
ÍNDICE 

1982 ELIZALDE, Ignacio Pérez Galdós y su novelística. Bilbao, Publicaciones 
Univ. Deusto. BBMP LVIII ....................................................................................... 2 

1983 SACKETT, Theodore Alan Galdós y las máscaras. Historia teatral y 
bibliografia anotada. Verona. BBMP LIX ............................................................... 7 

1985 Resonancias santanderinas en Doña 
Perfecta de Galdós. BBMP LXI ............................................................................ 11 

1988 Palabras sobre Miguel Artigas. BBMP LXIV.............................................. 33 

1994 Menéndez Pelayo y su evolución ante el krausismo. .............................. 42 

1999 Soldevllla Oria, Consuelo. La Cantabria del exilio, una emigración 
olvidada. BBMP LXXV .......................................................................................... 78 

2006 El padre Apolinar y Nazarín, dos modelos de religiosidad...BBMP LXXXII
 ............................................................................................................................... 82 



BOLETIN 
DE LA BIBLIOTECA 

DE 

MENENDEZ PELAYO 

SUMARIO 

ZIMIC, Stanislav: Estudios sobre el teatro de Gil 
Vicente (Obras de tema amoroso).-PUNZANO 
MARTINEZ, Victoriano: Traducción inédita de Los 
Emblemas de Andrés Alciato.-LARA GARRIDO, 
José: Los «Diálogos de la Montería» de Barahona 
de Soto: Desestructuración expositiva y coherencia 
compendial.-GOLDBERG, Rita: Nuevos datos so­
bre el poeta D. Gabriel de Henao Monjaraz.-MES­
SINA, Calogero: Umanesimo nella Spagna «Ilus­
trada».-SCHURLKNIGHT, Donald E.: En busca 
de los orígenes del romanticismo en España (Ca­
dalso, Young, y las «Conjectures»): hipótesis yana­
logía.-TORRES, David: Del archivo epistolar de 
Palacio Valdés.-BALCELL, José María: Jardines 
abandonados de Juan Ramón.-ROMAR1S PAIS, 
Andrés: El sistema simbólico de «Los muertos» de 
José Luis Hidalgo.-PORQUERAS MAYO, Alber­
to - LAURENTI, Joseph L.: Ediciones valencianas 
(siglos XVI-XVII) en la Universidad de Illinois. 
BIBLIOGRAFIA.-CRONICA. 

Año LVIII Enero-Diciembre, 1982 

SANTANDER 



BOLETIN DE LA BIBLIOTECA DE MENENDEZ PELA YO 
REVISTA ANUAL 

Director: Manuel Revuelta Sañudo, Director de la Biblioteca de Menén­
dez Pelayo.-Editor: Sociedad Menéndez Pelayo. Redacción y Adminis­
tración: Biblioteca de Menéndez Pelayo, C/. Rubio, 6. SANTANDER. 

CONSEJO EDITORIAL: P. Beltrán de Heredia (Univ. de Texas), J. Ma­
nuel Blecua (Univ. de Barcelona), R. F. Brown (Univ. de Leeds), V. G. 
de la Concha (Univ. de Salamanca), H. Flasche (Univ. de Hamburgo), 
R. Gullón (Univ. de Chicago), G. Haley (Univ. de Chicago), R. Marrast 
(Univ. de París III), F. Meregalli (Univ. de Venecia), C. Morón Arroyo 
(Univ. de Cornell). A. W. Phillips (Univ. de California), F. Rico (Univ. 
Aut. de Barcelona), E. de la Torre Villar (Univ. de México), F. Ynduráin 
(Univ. de Madrid). 

Suscripción anual para el año 1983: 

Socios 
Instituciones 
Número suelto 
Número atrasado 

España 

950 ptas. 
1.400 ptas. 
1.500 ptas. 
1.700 ptas. 

Más gastos de envío. Recargo de correo aéreo $ 3.00. 

Extranjero 

$ 19.50 
$ 23.00 
$ 24.00 
$ 26.00 

ESTA REVISTA SE EDITA CON LA COOPERACIÓN DEL AYUNTAMIENTO DE SANTANDER, 

DE LA SUBDIRECCIÓN GENERAL DE BIBLIOTECAS, DE LA DIPUTACIÓN PROVINCIAL 

DE SANTANDER Y DEL PREMIO «ESTANISLAO ABARCA» DEL BANCO DE SANTANDER 

Depósito Legal: SA. 173.-1972 
ISSN 0006-1646 

Artes Gráficas Resma, 1982 
Prolong. Marqués de la Hermida, s/n. 



BBMP, LVIII, 1982 BIBLIOGRAFÍA 

néndez Pelayo, que es la mayor parte del libro, se llega a plantear a 
fondo cuáles fueron las cuestiones palpitantes que se discutían enton­
ces en el Ateneo, la Academia, los periódicos y revistas literarias. 

De todos modos, esta crítica se hace contrastando los propósitos 
anunciados con las realizaciones. Es posible que la intención del Prof. 
Capestany haya sido otra. Se advierte que su libro se sitúa mucho en el 
contexto del menéndez-pelayismo de los años cuarenta y cincuenta, el 
que se ocupa más de refutar polémicas que surgieron de la manipu­
lación posterior que de esclarecer escuetamente y con rigor científico 
los auténticos valores del Menéndez Pelayo histórico. En este sentido, 
como resumen de la vida y la obra de Menéndez Pelayo y de su pro­
yección posterior ya dijimos que puede resultar útil para el lector 
medio o no especializado. Pero no está a la altura del nivel de análisis 
crítico que requiere la obra de Menéndez Pelayo en su tiempo y para 
la moderna investigación. 

Marta CAMPOMAR FORNIELLES 
Buenos Aires 

ELIZALDE, Ignacio: Pérez Galdós y su novelística. Bilbao, Publicaciones 
de la Universidad de Deusto, 1981. 269 p. 

La aparición del libro Pérez Galdós y su novelística, del profesor 
Ignacio Elizalde, supone una contribución más a la numerosa biblio­
grafía galdosiana que cada año se incrementa con algún nuevo tí­
tulo. 

El autor del libro es bien conocido como galdosista por sus estu­
dios y participaciones en los Congresos Internacionales de Las Palmas 
y por ser el director de Letras de Deusto que en 1974 dedicó un nú­
mero extraordinario monográfico al novelista canario. 

Ya en el prólogo el autor delimita claramente el contenido y va­
loración de la obra cuando escribe: «Mi intención ha sido fundamen­
talmente pedagógica con miras a los alumnos universitarios. Por eso 
he procurado estudiar sus aspectos más importantes más que preten­
der originalidad o destacar por la investigación de puntos totalmente 
ignorados, aunque ciertamente aparezcan algunas facetas inéditas» (p. 8). 

En 1960 Ricardo Gullón publicó Galdós, novelista moderno, don­
de estudiaba la vida de este escritor de una manera somera, los 
supuestos de la creación novelística, el lenguaje y la técnica utilizados, 
los personajes anormales, etc., temas sobre los que vuelve a incidir 
el profesor Elizalde en este libro, con su visión particular y las opinio-

390 



BIBLIOGRAFÍA BBMP. LVIII, 1982 

nes recogidas de la última bibliografía dedicada a estos temas. Al re­
ferirse al plan de la obra, escribe: «Comienzo el libro con un estudio 
general de la figura de Galdós, como encamación de la novela del si­
glo XIX y de su época. A continuación pongo en claro su teoría lite­
raria y sus técnicas novelísticas y analizo los estilos del gran escritor 
canario. Dentro de su inmensa obra me detengo en dos clases de per­
sonajes muy importantes y repetidos en su novela: los anormales y los 
curas. Entre sus numerosas novelas estudio extensamente tres de ellas 
muy representativas, de alta calidad literaria y profunda significación: 
Doña Perfecta, Tormento y Misericordia. Finalmente analizo la in­
fluencia que han podido ejercer en Galdós otros célebres escritores y 
las semejanzas que pudieran advertirse entre sus obras» (p. 8). 

Desde esta perspectiva de una función pedagógica, el libro está 
bien hecho y, en efecto, puede resultar útil para universitarios y pro­
fesores de Instituto e incluso para quienes intenten aproximarse a la 
figura de Galdós, visto desde su creación novelística. 

Elizalde estudia e.l arte de novelar en Galdós, la reaparición de 
personajes, aspecto éste de novelar en el que Galdós fue tan pródigo; 
la utilización del monólogo interior, puesto de moda por Joyce, y del 
que considera en cierto modo precursor a Galdós. La aparición de 
sueños y alucinaciones y del juego entre ficción y realidad es igual­
mente un recurso muy utilizado por el autor canario y a los que se 
refiere el profesor Elizalde en un repaso casuístico por las principales 
novelas galdosianas, de modo semejante a como hace con los perso­
najes anormales. 

Tiene especial interés el capítulo dedicado a los curas, sobre los 
que hace una clasificación para detenerse en cuál es para Galdós el 
ideal de sacerdote, entre cuyas virtudes resalta la caridad, tal como 
aparece en la figura sugestiva y entrañable de Nazarín. ¿Galdós anti­
clerical? se pregunta, finalmente, para lo que expone las opiniones 
de Julio Cejador (1918) y de Scatori Stephen (1927), muy de la época 
y contrarias al autor de Gloria, pero cuya opinión ha variado notable­
mente en la actualidad gracias al Concilio Vaticano II. Por ello dice 
el profesor Elizalde a modo de conclusión: «Ninguna persona seria 
puede admitir hoy el anticatolicismo de Galdós. Hay que distinguir 
entre el ataque a la mentalidad de un sector de los católicos y el ataque 
al catolicismo. Tampoco es antirreligioso» (p. 115). 

El autor, desde su autoridad en la materia, recoge en un capítulo 
la consideración que le merece al novelista San Ignacio y los jesuitas, 
de la que dice es semejante a la que guarda respecto a la Iglesia. 

En los capítulos dedicados a las novelas (Angel Guerra, Doña Per­
fecta, Tormento y Misericordia) analiza la estructura y técnica de cada 
una de ellas, su sentido y tesis, personajes, etc. 

391 



BIBLIOGRAFÍA BBMP. LVIII, 1982 

En definitiva, cumple el libro de Ignacio Elizalde los fines para 
los que fue escrito y puede servir, como hemos visto, de buena guía 
pedagógica. 

Benito MADARIAGA 
Sociedad Menéndez Pelayo 

BEYRIE, Jacques: Galdós et son mythe. These présentée devant l'Uni­
versité de Toulouse 11. Lille, Université de Lille III, 1980.-Tome I, 
«Liberalisme et christianisme en Espagne au XIXeme siecle». VIII, 
402 p.-Tome 11, «Romantisme et sources vives du 'Naturalisme' 
galdosien (1860-1880) ». 386 p.-Tome III, «Notes». 2 h., 343 p. 

Toda la extensa producción literaria de este gran novelista espa­
ñol, reflejo de la sociedad de su tiempo, ha sido origen, igual que el 
autor, de innumerables controversias que van desde la apología al 
denuesto, creando un mito en tomo a él. He aquí por lo que se precisa 
la consideración formal tanto de los aspectos socio-políticos y reli­
giosos como de los meramente estéticos de su obra. «Cette étude consti­
tue l'étape préalable a une approche plus délibérément formelle des 
oeuvres, laquelle ne manquera d'ailleurs pas de mettre en évidence un 
nouvel aspect du 'mythe', propre cette fois a l'histoire littéraire» (To­
me I, p. VII). 

El autor, gracias a una ayuda del CNRS, pudo visitar Las Palmas 
y consultar los fondos de la Casa Museo de Galdós, lo que unido al 
estudio de los documentos del archivo de la familia Pérez de Ayala, 
le ha permitido someter a una interesante revisión muchos aspectos 
de la vida y del entorno galdosianos. Una idea de esta tarea investi­
gadora la ofrecen las 761 páginas del texto y las 343 de notas que con­
forman los tres tomos de la tesis presentada por el profesor Jacques 
Beyrie el 30 de enero de 1976 en la Universidad de Toulouse II. 

Para conocer a Pérez Galdós desde el punto de vista biográfico se 
precisa aproximarse a las raíces históricas de su origen canario, al 
ambiente de la época, y adentrarse en la historia familiar, lo que ayuda 
al profesor Beyrie a reconstruir la primera etapa galdosiana hasta su 
llegada a Madrid, donde enseguida se incorpora al mundo del perio­
dismo, participa en las tertulias y adopta una postura política dentro 
del mundo liberal. Jacques Beyrie va a estudiar, siguiendo a través 
de los documentos consultados y de elementos autobiográficos presen­
tes en la obra de Galdós, cómo fue esta primera etapa de periodista y 
de crítico, precursora de su posterior actividad como novelista y dra­
maturgo. 

392 



BOLETIN 
DE LA BIBLIOTECA 

DE 

MENENDEZ PELAYO 

Año LIX 

SUMARIO 

SIEBER, Harry: Sobre la fecha de la muerte de 
Gómez Manrique.-ZIMIC, Stanislav: Estudios so­
bre el teatro de Gil Vicente (Obras de tema amo­
roso).-ARMISEN, Antonio: Alegoría e imitación 
en las coplas de Boscán «Las cosas de menos prue 
vas».-IGLESIAS FEIJOO, Luis: Una carta inédita 
de Quevedo y algunas noticias sobre los comenta­
ristas de Góngora, con Pellicer al fondo.-NAVA­
RRO DURAN, Rosa: Sobre la fortuna literaria de 
la retama.-MIRALLES GARCIA, Enrique: La iro­
nía, una clave en las «Novelas Contemporáneas» 
de Galdós.-GONZALEZ HERRAN, José Manuel: 
Emilia Pardo Bazán y José María de Pereda: algu­
nas cartas inéditas.-WEISS, Brigitta: Un bosque­
jo de literatura española del siglo XIX por M. Me­
néndez Pelayo.-ALBERICH, José: Sobre la con­
figuración literaria de don Juan Manuel Montene­
gro.-MORATILLA GARCIA, Emilio: La estructu­
ra de apareamiento en el poema «Columpio» de 
Gerardo Diego.-BIBLIOGRAFIA. 

Enero-Diciembre, 1983 

SANTANDER 

\ f 
V 



BOLETIN DE LA BIBLIOTECA DE MENENDEZ PELAYO 
REVISTA ANUAL 

Director: Manuel Revuelta Sañudo, Director de la Biblioteca de Menén­
dez Pelayo.-Editor: Sociedad Menéndez Pelayo. Redacción y Adminis­
tración: Biblioteca de Menéndez Pelayo, C/. Rubio, 6. SANTANDER. 

CONSEJO EDITORIAL: P. Beltrán de Heredia (Univ. de Texas), J. Ma­
nuel Blecua (Univ. de Barcelona), R. F. Brown (Univ. de Leeds), V. G. 
de la Concha (Univ. de Salamanca), H. Flasche (Univ. de Hamburgo), 
R. Gullón (Univ. de Chicago), C. Morón Arroyo (Univ. de Cornell), 
A. W. Phillips (Univ. de California), F. Rico (Univ. Aut. de Barcelona), 
F. Ynduráin (Univ. de Madrid). 

Suscripción anual 

Socios 
Instituciones 
Número suelto 
Número atrasado 

España 

1.000 ptas. 
1.600 ptas. 
1.700 ptas. 
1.900 ptas. 

Más gastos de envío. Recargo de correo aéreo $ 3.00. 

Extranjero 

$ 16.00 
$ 23.00 
$ 24.00 
$ 26.00 

ESTA REVISTA SE EDITA CON LA COOPERACIÓN DEL AYUNTAMIENTO DE SANTANDER, 
DE LA DIPUTACIÓN REGIONAL DE CANTABRIA Y DEL PREMIO «ESTANISLAO ABARCA» 

DEL BANCO DE SANTANDER 

Depósito Legal: SA. 173-1972 
ISSN 0006-1646 

Artes Gráficas Resma, 1983 

Prolong. Marqués de la Hermida, s/n. 



BIBLI0GRAF1A BBMP, LIX, 1983 

bliografía galdosiana; esperemos que el estudio se complete pronto 
con ese prometido libro sobre las primeras series. 

Salvador GARCÍA CASTAÑEDA 
The Ohio State University 

SACKETT, Theodore Alan: Galdós y las máscaras. Historia teatral y bi­
bliografía anotada. Verona, lstituto di Lingue e Letterature stra­
niere di Verona, 1982. XL, 212 p. 

La aparición de este segundo libro del profesor T. A. Sackett su­
pone una nueva fuente de conocimiento de la bibliografía galdosiana. 
La publicación en 1968 de su obra Pérez Galdós. An Annotated Biblio­
graphy fue acogida como una interesante contribución en esta espe­
cialidad, en cuya misma línea figura el libro que recensionamos ahora. 

Se trata de una bibliografía anotada referida al teatro, obra que 
se comporta como una verdadera guía para el estudioso interesado por 
el teatro de Galdós. 

Sackett ha realizado una recopilación de las fuentes ya impresas, 
a las que ha unido sus propias aportaciones, incrementando de esta 
manera la bibliografía teatral de Galdós hasta darnos 642 notas biblio­
gráficas donde figura lo más importante que se ha escrito hasta aho­
ra sobre el teatro de Galdós. El libro se basa, además, en el juicio 
crítico de los más destacados autores con cuyos comentarios clasifica 
el resultado que obtuvieron y la permanencia de las obras de este es­
critor en el escenario. 

Aparte de la explicación que da el autor de la metodología utiliza­
da, Sackett añade un capítulo sobre la historia de la crítica teatral 
galdosiana, donde analiza el teatro del siglo XIX y lo que significó 
la irrupción de Galdós en este género cuando ya bastante mayor, con­
cretamente a los 50 años, decidió probar fortuna. Pérez Galdós renovó 
el teatro de su época y llevó al escenario una modernidad en los te­
mas en los que, como apunta el profesor Sackett, aparece una nueva 
concepción de la mujer, el sentido en la vida de la voluntad y del es­
fuerzo o una visión «intrahistórica» de los problemas sociales, políti­
cos y religiosos de la sociedad de su tiempo. 

Tiene especial interés la puntualización que hace el autor en el 
libro de ciertos errores sobre el teatro de Galdós que se van repitien­
do de autor en autor, como es el éxito o no de ciertas obras que fue­
ron objeto de polémica en su día, o el hecho todavía discutido, des-

378 



BBMP, LIX, 1983 BIBLIOGRAFÍA 

pués de demostrado, de que La loca de la casa en sus dos versiones 
fue siempre drama. 

¿Qué repercusión tu . o el teatro de Pérez Galdós? Sackett responde 
a esta pregunta y describe el gusto del público de entonces y la du­
ración de sus obras en la cartelera y la vigencia que tuvo el teatro 
del autor de Realidad a través del tiempo. Sackett analiza el contenido 
y la repercusión de algunas de las obras de Galdós, la relación novela­
teatro y sus inconvenientes y, también, lo que significó como ensayo, 
lo que tuvo de acierto, así como los fracasos y las controversias de 
su producción dramática. Con todo, este teatro de Galdós tendrá des­
pués una gran repercusión e influencia en autores como Valle-Inclán, 
Unamuno, Benavente e incluso en Alberti y García Lorca. 

La bibliografía teatral comentada se ha dividido en tres aparta­
dos: la proveniente de índices bibliográficos de carácter general, la 
anotada de libros, capítulos y artículos teatrales y la recogida de rese­
ñas periodísticas. 

Se nos ocurre que, tal vez, convenga considerar en el futuro la 
conveniencia de una investigación que nos llevara a conocer la reper­
cusión que tuvieron los estrenos de las obras de Galdós en las diver­
sas provincias españolas, tal como aparecen en la prensa local, cuyo 
análisis está por hacer. El trabajo resultaría muy interesante para 
conocer la reacción del público ante determinadas obras como Reali­
dad, Electra o Celia en los infiernos; la extensión que se dio a los es­
trenos y la postura adoptada por la prensa de diferentes tendencias. 
Recuérdese, por ejemplo, el estreno en Santander de Realidad, ante el 
que el público reaccionó «reservado a veces; a veces entusiasmado 
y no pocas temeroso de aplaudir al señor Galdós». (El Aviso, 23-IX-
1893). 

Los apéndices del libro contienen la clasificación de toda la obra 
teatral de Galdós, los lugares de estreno y las publicaciones donde 
aparecieron reseñadas, así como los nombres de sus autores, lo que 
unido a las ediciones y adaptaciones existentes resultan un material 
de suma utilidad a la hora de trabajar sobre la especialidad teatral 
del autor canario. 

Galdós y las máscaras es, en definitiva, un libro más, fundamental 
y necesario en la tarea ya iniciada de ir conociendo con profundidad 
el mundo literario galdosiano. 

Benito MADARIAGA 

Sociedad Menéndez Pelayo 

379 



I 

BOLETIN 
DE LA BIBLIOTECA 

DE 

MENENDEZ PELAYO 

Año LXI 

SUMARIO 

TESAURO, Pompilio: El cultismo léxico en el Li­
bro de Miseria de Omne.-SOLOMON, Michael R.­
TEMPRANO, Juan Carlos: La individualidad, el 
bien eficaz y el dilema de Juan Ruiz.-LABRA­
DOR, José J.-ZORITA, C. Angel-DIFRANCO, Ralph 
A.: Cuarenta y dos, no cuarenta coplas en la fa­
mosa elegía manriqueña.-GONZALEZ, José M.: 
Manierismo y Contrarreforma en Cisne de Apolo, 
de Luis Alfon"·o de Carvallo (1602).-MORON 
ARROYO, Ciriaco: Menéndez Pelayo: un programa 
de historia del pensamiento hispánico.-RIVERA 
DE VENTOSA, Enrique: Filosofía de la historia en 
Menéndez Pelayo.-CARDONA, Rodolfo: A propó­
sito de Turgeniev y Galdós.-MADARIAGA DE LA 
CAMPA, Benito: Resonancias santanderinas en 
Doña Perfecta, de Gladós.-VARELA JACOME, Be­
nito: Bipolarizaciones ideológicas en Gloria, de 
Galdós.-ESTEBANEZ CALDERON, Demetrio: El 
lenguaje político de Galdós: «Revolución» y «Res­
tauración» en Fortunata y Jacinta y en los Episo­
dios de la última serie.-CABRALES ARTEAGA, 
José M.: Notas sobre la Edad Media en el teatro 
español entre 1870 y 1900.-CARDWELL, Richard 
A.: Los albores del Modernismo: ¿producto penin­
sular o trasplante trasatlántico?-VILCHES DE 
FRUTOS, M.ª Francisca: A la altura de las cir­
cunstancias o la inmersión del hombre en la his­
toria.-BIBLIOGRAFIA.-CRONICA. 

Enero-Diciembre 1985 

SANTANDER 



BOLETIN DE LA BIBLIOTECA DE MENENDEZ PELA YO 
REVISTA ANUAL 

Director: Manuel Revuelta Sañudo, Director de la Biblioteca de Menén­
dez Pelayo.-Editor: Sociedad Menéndez Pelayo. Redacción y Adminis­
tración: Biblioteca de Menéndez Pelayo, C/. Rubio, 6. SANTANDER. 

CONSEJO EDITORIAL: J. Manuel Blecua (Univ. de Barcelona), Dietrich 
Briesemeister (Univ. de Mainz), V. García de la Concha (Univ. de Sa­
lamanca), Francisco López Estrada (Univ. Complutense), Ciriaco Mo­
rón Arroyo (Univ. de Cornell), Allen W. Phillips (Univ. de California), 
Francisco Rico (Univ. Aut. de Barcelona), Antonio Vilanova (Univ. de 
Barcelona), Francisco Ynduráin (Univ. Complutense). 

Suscripción anual 

Socios 
Instituciones 
Número suelto 
Número atrasado 

España 

1.450 ptas. 
2.000 ptas. 
2.200 ptas. 
2.500 ptas. 

Más gastos de envío. Recargo de correo aéreo $ 3.00. 

Extranjero 

$ 16.00 
$ 23.00 
$ 24.00 
$ 26.00 

ESTA REVISTA SE EDITA CON LA COOPERACIÓN DEL AYUNTAMIENTO DE SANTANDER, 
DE LA DIPUTACIÓN REGIONAL DE CANTABRIA Y DEL PREMIO «ESTANISLAO ABARCA» 

DEL BANCO DE SANTANDER 

Depósito Legal: SA. 173 -1972 
ISSN 0006-1646 

Artes Gráficas Resma, 1985 

Prolong. Marqués de la Hermida, s/n. 



RESONANCIAS SANTANDERINAS EN 

DOÑA PERFECTA, DE GALDOS* 

En los primeros meses del año 1876, Pérez Galdós escribe 
apresuradamente la novela Doña Perfecta, que publica por en­
tregas en Madrid en la Revista de España, en cinco números 
de marzo a mayo-junio de ese año. Como vamos a ver, existen 
una serie de coincidencias entre los hechos reales acaecidos en 
estos años en Santander y los que nos presenta Galdós en la 
novela. Pero además nos retrata el ambiente neocatólico y el 
agobio integrista existentes en una supuesta ciudad, Orbajosa, 
con personajes y situaciones que muy posiblemente conoció el 
escritor en la ciudad cantábrica. 

., 

Los detalles expuestos en la novela ponen de relieve la / 
existencia de una serie de elementos, presente en Doña Per- -€,' 
fecta, que tienen una raíz indudablemente santanderina pro-
cedente del ambiente, de las circunstancias históricas y del 
grupo de amigos, tradicionalistas y neocatólicos, que acompa-
ñaron a Galdós en sus estancias en la capital cantábrica. La 
especificidad de algunas de las posturas que analizaremos, 
como el antimadrileñismo de los habita_ntes de Orbajosa, la 
crítica al krausismo, de aquellos « buenos cristianos», hidal-
gos, incorruptibles, patriarcales y hospitalarios, que no saben 
de filosofía alemana, según palabras de la protagonista, esti-

'' Comunicación presentada en el Coloquio citado. 

1 ( , 217 

r I ( 
I\ " 



BENITO MADARIAGA DE LA CAMPA BBMP, LXI, 1985 

mamas ofrecen una nueva hipótesis a la génesis de esta obra. 
De igual modo, estos hidalgos orgullosos de su abolengo que 
presumen de antecedentes guerreros, alusivos a las guerras 
cántabras en las que combatió el emperador Augusto («Augus­
ta» llama don Cayetano a Orbajosa), así como los retratos del 
penitenciario, de don Cayetano y del jov~n Jacinto, aunque en­
mascarados, estarían sacados de aquellos modelos que cono­
ció Galdós en Santander. 

l. EL MUNDO DE ÜRBAJOSA 

Las tentativas de una localización de Orbajosa en un pun­
to exacto de la geografía nacional no han tenido un resultado 
satisfactorio, por tener, igual que Ficóbriga, unos elementos 
comunes a diversas localidades. En efecto, se trata de una 
ciudad piloto donde el novelista va a recoger el ambiente y las 
experiencias de los sucesos nacionales del momento. Orbajosa 
diría el autor que era un nombre local imaginario, pero no lo 
son, del mismo modo, las realidades sociopolíticas que retra­
ta el autor. En este sentido, Orbajosa va a reflejar bastantes 
aspectos del ambiente y del espíritu de Santander sin ser con­
cretamente esta ciudad.1 

Tal como nos informa en la novela, es una ciudad peque­
ña, de poco más de siete mil habitantes, con Ayuntamiento, 
Sede episcopal, Seminario, Depósito de caballos sementales e 
Instituto de Segunda Enseñanza, prerrogativas, como las lla­
ma Galdós, a las que habría que unir la de un Casino pro­
vinciano. El argumento de la obra le obligaba, por supuesto, 
a un enmascaramjento de la localidad con objeto de evitar 

1 Sobre este particular, ver la nota 8 de Doña Perfecta, de Ro­
dolfo Cardona, publicado posteriormente a la presentación de esta 
comunicación en el Coloquio citado. En dicha nota el profesor Car­
dona admite como plausible la sugerencia de que «Galdós refleje en 
Orbajosa el espíritu integrista con el que se encontró durante sus pri­
meras visitas a la ciudad de Santander» [ ... ] «siempre que no se 
trate de establecer una ecuación de igualdad entre la ciudad ficticia y 
la ciudad real». Doña Perfecta (Madrid: Cátedra, 1982), p. 23. 

218 



r,. 

BBMP, LXI, 1985 SANTANDER EN «DOÑA PERFECTA» 

las críticas de sus habitantes. Recogerá Galdós, decimos, mu­
chos elementos santanderinos, aunque el modelo no sea fiel 
y exacto en los hechos y personas, como corresponde a cual­
quier novelista, que oculta y modifica las situaciones y perso­
najes, según sus gustos y necesidades. Si bien los datos gene­
rales no son suficientemente aclaratorios, por más que Santan­
der tuviera gran parte de estas instituciones, la coincidencia 
será mayor, como veremos, en el ambiente, que tampoco era 
-al estar constituido por un mosaico nacional- exclusivo de 
la provincia norteña, aunque fuera la mejor conocida por el 
novelista. 

No era, por supuesto, entonces Santander una ciudad in­
tegrista y fanática, sino que, por el contrario, gozaba en Es­
paña de fama como ciudad liberal, tal como lo reconoció el 
brigadier José Almirante cuando el 26 de junio de 1874 se lo 
comunicaba al Ayuntamiento de Santander con estas palabras: 

Siempre decidida esa ciudad populosa y varonil por la noble 
causa de la civilización y de la libertad, se alza como frontera 
contra la desdichada comarca en que tan hondamente está 
arraigado el fanatismo.2 

Galdós deja claro que Orbajosa no figura en el teatro de 
la guerra, aunque le llegan las incursiones de las facciones car­
listas que, en algunos momentos, pusieron en peligro zonas de 
la provincia. 

Como hay tanta agitación facciosa en esta tierra; como dos 
provincias cercanas están ya infestadas, y como, además, este 
distrito municipal de Orbajosa tiene una historia tan brillante 
en todas las guerras civiles, hay temores de que los bravos de 
por aquí se echen a los caminos a saquear lo que encuen­
tren.3 

La alusión a esas provincias vecinas, que posiblemente 
son las vascas, se repite en la obra. Así, dice en un momento 

2 Joaquín de la Llave, Almirante y su obra, prólogo de Fermín 
de Sojo (Madrid: Hidalgo, Imprenta Militar, 1945), p. 83. 

3 Doña Perfecta (Madrid: Hernando, 1979), p. 173. 

219 



BENITO MADARIAGA DE LA CAMPA BBMP, LXI, 1985 

el teniente coronel Pinzón: « ... porque las facciones de las dos 
provincias cercanas crecen como una maldición de Dios».4 

Es precisamente en los años finales de la tercera guerra 
carlista, fecha en que fijamos el desarrollo de la acción, cuan­
do la guerra alcanza su momento culminante en Santander, a 
principio del año 1874, en que estuvo a punto de caer en ma­
nos de los carlistas. Durante varios días reinó la intranquili­
dad en la ciudad y se reforzaron las defensas de la plaza. 

Don Marcelino Menéndez Pintado, padre del entonces jo­
ven escritor santanderino, se lo explicaba, el 19 de enero de 
1874, en estos términos a su hijo: 

No sé si saldrá el correo, pues dicen que han cortado la vía 
los carlistas; éstos se encuentran a poca distancia de aquí, 
en número de 4 ó 5.000 hombres, y dicen que se dirigen a 
hacernos una visita: así es que hoy todo el día se ha empleado 
en hacer barricadas y en tomar otras precauciones; de San­
toña han venido esta tarde unos mil hombres, que con los 
que había aquí y los voluntarios compondrán 2.000 a 2.500 hom­
bres, que son más que suficientes para defender la población, 
y como es de suponer que los carlistas tengan conocimiento 
de estos preparativos, creemos que desistirán de su empeño.; 

En este mismo mes era destinado a Santander el coronel 
de Ingenieros José Almirante, quien, con un grupo de ingenie­
ros militares, se ocuparía de la fortificación de la ciudad me­
diante la realización de las obras que, muchos años después, 
quedaron como vestigio de aquella guerra. 

Galdós nos informa de la llegada a Orbajosa de Pepe Rey, 
que aunque no pertenecía oficialmente al Cuerpo de Minas, 
va a explorar la cuenca del río Nahora. Como hemos dicho, en 
esas fechas un grupo de ingenieros militares actuaba en San­
tander, mandados por José Armada, a quien el Ayuntamiento 

4 Ibíd., p. 174. 
5 Archivo epistolar, Biblioteca de Menéndez Pelayo, Santander. 

Consultada copia del original. Ver Epistolario de Menéndez Pelayo, ed. 
de Manuel Revuelta (Madrid: Fundación Universitaria Española, 1982), 
I, 81. En adelante indicaremos en números romanos el volumen y en 
arábigos el número de la carta. 

220 



BBMP, LXI, 1985 SANTANDER EN «DOÑA PERFECTA» 

de la ciudad le regalará, al final de su cometido, el fajín de 
brigadier, y el bastón de mando con motivo de su ascenso el 
22 de mayo de 1874. 

El teniente coronel Pinzón vendrá al frente de las tropas 
-según Galdós- que van a guardar la plaza contra la acción 
interna de los facciosos. Menéndez Pintado escribía de nuevo 
a su hijo informándole de la marcha de la guerra: 

... nosotros no hemos sufrido nada, porque si bien los carlistas 
estuvieron en El Astillero y en Boo, no se atrevieron a atacar 
la ciudad, volviendo precipitadamente hacia Balmaseda (sic), 
al saber que venía el capitán general de Burgos con 4.000 
hombres y 4 piezas de artillería a socorrernos: hoy ya está 
esto en su estado normal, aunque continúan las precauciones 
y quedarán dos bataIJones de guarnición, para estar a cuvierto 
de una sorpresa. Con la facción venía nuestro amigo Fernando 
Velasco, Paulina Quijano y algunos otros de aquí.6 

En efecto, para conjurar el ataque carlista llegaron con 
fuerzas el coronel La Calle y el capitán general Carbó. 

Como vamos a ver, en la ciudad cantábrica, fronteriza con 
las provincias en guerra, se va a dar la circunstancia de estar 
sometida a la acción de facciones carlistas emboscadas, quie­
nes caían por sorpresa sobre las localidades poco defendidas. 
Como dice José Simón Cabarga, «la provincia estaba, en rea­
lidad, carente de protección, y las partidas sueltas de carlistas 
se paseaban sin temor ninguno de ser molestadas».¡ 

Se conocen los nombres y tropelías de algunos de estos 
cabecillas carlistas que se hicieron famosos en los lugares a 
los que se extendió la guerra. Galdós relata cómo uno de los 
jefes de estas partidas, Francisco Acero, «entró en las Roque­
tas, donde cobró un semestre y pidió raciones».8 En 1873, Na­
varrete, el jefe carlista más temido en la provincia, entró en el 

6 Carta de 26 enero 1874. Biblioteca de Menéndez Pelayo, Santander. 
Consultada copia del original). Ver Epistolario, I, 82. 

7 José Simón Cabarga, Santander en el siglo de los pronunciamien­
tos y las guerras civiles (Santander: Institución Cultural de Cantabria, 
1972), p. 322. 

8 Doña Perfecta, p. 199. 

221 



BENITO MADARIAGA DE LA CAMPA BBMP, LXI, 1985 

Ayuntamiento de Corvera, donde cobró un trimestre de contri­
bución y se llevó 900 raciones. «Bartolomé Acero -sigue refi­
riendo Galdós- fue el que quemó el Registro Civil de Lugar­
noble, llevándose en rehenes al alcalde y a dos de los princi­
pales propietarios».9 En estas fechas, en efecto, Navarrete que­
mó el registro civil de Selaya. En Solares -refiere José Simón 
Cabarga- los carlistas secuestraron al alcalde y a un vecino 
de Orejo que se llevaron con ellos.10 

Galdós aludirá a los partidarios y familiares de los le­
vantamientos de 1848, quienes gozaban: ahora, de puestos en 
la administración o eran conocidos por ser temibles caciques. 
Este era el caso del famoso Caballuco, mano ejecutora del co­
laboracionismo carlista, hombre brusco y provocativo, hijo de 
un cabecilla de la facción. El diario El Globo del 23 de febre­
ro de 1876 insertaba una relación de los diferentes partidarios 
carlistas, con sus hombres, lugares de influencia y fuerzas que 
mandaron como jefes de la facción durante la guerra. Entre 
ellos figura uno llamado Caballuco, cuya área de incursiones 
estaba en Valmaseda. 

El novelista apunta que Orbajosa tenía antecedentes fac­
ciosos y que «conservaba en su seno . algunas fibras enérgicas 
de aquéllas que en edad remota, segón la entusiasta opinión 
de don Cayetano, le impulsaron a inauditas acciones épicas», 
referencia, a nuestro juicio, a las guerras cántabras que du­
rante años constituyeron motivo de preocupación para los 
romanos.11 El nombre de Orbajosa se dice era una corrupción 
de «Urbs augusta». 

9 lbíd., p. 200. 
10 P. 323. Los referidos sucesos pudo recogerlos Galdós de viva 

voz, o pudo conocerlos a través de las efemérides de José A. del Río, 
publicadas en el folletín de El Comercio de Santander y cuyo reparto 
se anunciaba para julio de 1875. 

11 Remigio Salomón, en su Guía de Santander lo expresaba en 
estos términos: «Descendientes de aquellos terribles españoles que 
Roma quiso en vano sujetar a su yugo, de aquellos héroes que supie­
ron resguardar del furor sarraceno a las órdenes de su Pelayo, los 
restos de la monarquía» (Ver Guía de Santander, Santander, 1861, 
p. 11). 

222 



BBMP, LXI, 1985 SANTANDER EN «DOÑA PERFECTA» 

En 1875 el cambio de la forma de gobierno trae como 
consecuencia la destitución del alcalde y de diecisiete conce­
jales, y El Aviso publicaba la relación de los Ayuntamientos 
adictos, lo que Galdós recoge también en la novela: 

Los Ayuntamientos todos cesarán hoy. Así lo ha mandado el 
ministro, porque temía, no sé con qué motivo, que no presta­
ban apoyo a la autoridad central.12 

Los orbajosenses, según Galdós, presumían de unas cua­
lidades muy típicas de los montañeses, como eran la hidal­
guía, la nobleza, la generosidad, la hospitalidad y el valor, así 
como el orgullo por sus fueros de antaño, entre los que cita 
los «deplorables resabios de behetría que a veces daban no 
pocos quebraderos de cabeza al gobernador de la provincia». 
Las behetrías era una institución merced a la cual los hombres 
libres elegían voluntariamente señor que les protegiese a cam­
bio de ciertas prestaciones. En el mismo año en que aparece 
Doña Perfecta, don Angel de los Ríos y Ríos, escritor santan­
derino amigo de Pereda, publicaba en Madrid su libro Noticia 
histórica de Las Behetrías,13 con una digresión sobre la poste­
rior y también anticuada forma de los fueros vascongados, 
sistema por el que luchaban los carlistas. La defensa de estos 
privilegios de antaño formaba parte del programa de reivin­
dicaciones del grupo afín a José María de Pereda. El mismo 
Menéndez Pelayo recoge en la crítica de Bocetos al temple es­
tas aspiraciones de Pereda cuando escribe: 

«No oculta el autor su justa antipatía al parlamentarismo, 
farsa tan cara como risible, ni el bien fundado menosprecio 
que le inspiran las movedizas y trasplantadas instituciones, sin 
raíz en nuestra historia y costumbres, que han sustituido a 

12 Doña Perfecta, p. 195, y «Crónica local», El Aviso, 9 enero 1875, 
p. 4. 

13 Angel de los Ríos y Ríos, Noticia histórica de las Behetrías, pri­
mitivas libertades castellanas, con una digresión sobre su posterior 
y también anticuada forma de fueros vascongados (Madrid, 1876). 

223 



BENITO MADARIAGA DE LA CAMPA BBMP, LXI, 1985 

las antiguas, veneradas tradiciones, dignas de conservarse en 
lo que bueno y útil tenían».'4 

Sin embargo, pese a las ostentaciones de pureza de ca­
rácter de que hacían gala los orbajosenses, Pepe Rey adverti­
ría la condición pleitista de las gentes de aquel pueblo, detalle 
muy significativo del carácter de los santanderinos, al que 
hace referencia Remigio Salomón en su Guía de Santander, 
donde escribe: 

«Los montañeses, a pesar de que continuamente suelen verse, 
por desgracia, envueltos en pleitos, por la decidida afición 
que tienen a los estrépitos del foro, guardan cierto fondo de 
honradez» ... 15 

También Galdós, en otros lugares, volverá a insistir en 
esta peculiaridad del carácter de los montañeses. Así lo hace 
constar en la segunda parte de Gloria, donde, al referirse a las 
gentes de Ficóbriga, que formaban la procesión, cita a los as­
tutos aldeanos, a los ejemplares humanos «de vanidad infan­
zona, de gárrula presunción, de socarrona travesura, de sola­
pada codicia, de graciosa sencillez, de castellana hidalguía y 
de ruda generosidad».16 Cualidades que, casi con idénticas pa­
labras, volverá a repetir al escribir sobre Pereda en el diario 
La Prensa de Buenos Aires, en donde insiste en el «furor plei­
tista» 17 del aldeano montañés, representado en Doña Perfecta 
por el labriego Licurgo, hombre de espíritu sutil y enreve­
sado. 

No iban a ser éstos únicamente los defectos que señalaría 
Galdós en su novela para la ciudad residencia de Doña Perfec-

14 Marcelino Menéndez Pelayo, «Bibliografía. Bocetos al temple 
por D. José María de Pereda ... », El Aviso, 81 (Santander), 22 agosto 
1876, pp. 4-0. 

1s Páginas 11-12. 
16 Gloria, segunda parte (Madrid, 1920), p. 80. 
11 William H. Shoemaker, Las cartas desconocidas de Galdós en 

«La Prensa» de Buenos Aires (Madrid: Ediciones Cultura Hispánica, 
1973), p. 302. 

224 



BBMP, LXI, 1985 SANTANDER EN «DOÑA PERFECTA» 

ta. En estos años Santander comienza a mostrar los signos de 
su decadencia comercial, que se irá acentuando hasta finales 
de siglo. Esta penosa situación económico-social de la provin­
cia había sido hecha pública en 1874 por Juan de la Revilla 
Oyuela en la Revista de España. 18 Refiriéndose a Orbajosa, es­
cribe el novelista canario: 

Por lo poco que he visto, me parece que no le vendrían mal a 
Orbajosa media docena de grandes capitales dispuestos a 
emplearse aquí, un par de cabezas inteligentes que dirigieran 
la renovación de este país, y algunos miles de manos acti­
vas.19 

En efecto, los santanderinos habían hecho siempre gala 
de su hidalguía sin mostrarse propensos al trabajo, por consi­
derarlo antaño como propio de los de baja condición. Juan de 
la Revilla, en el artículo citado, hacía culpable de esta falta 
de afición al trabajo en aquellos momentos a la ausencia de 
ambición de los agricultores y ganaderos montañeses. Por otro 
lado, aunque algunos de los capitales más importantes de en­
tonces eran de origen montañés, salvo en restringidas em­
presas, habían preferido colaborar en la restauración social y 
económica de otras regiones españolas. Entre estos estaba el 
marqués de Manzanedo, al que Galdós compara con el dios 
Mercurio en la novela, quien en 1875 había hecho el ofreci­
miento de su fortuna al ministro de Hacienda con objeto de 
salvar de la crisis la economía española.20 

,. . }J r 
,. 

1s «Crónica local», El Aviso, 8 julio 1874, p. 5. Para Juan de la Re- ~ ,-. J 
villa, véase Revista de España, 164, t. 41 (Madrid), nov.-dic. 1874, 
pp. 513-525. 

19 Dofza Perfecta, p. 47. 
20 El Aviso (Santander), 6 enero 1875, p. 2. Obsérvese el paralelis­

mo entre los argumentos utilizados por Pepe Rey, en que derriba los 
falsos dioses del Olimpo ante los programas de la ciencia (ver Doña 
Perfecta, p. 57), con las ideas expuestas por el mismo Galdós en «El 
diablo y los neocatólicos», en donde este diablo lo componen la perso­
nificación agrupada de los diferentes dioses paganos. 

225 



BENITO MADARIAGA DE LA CAMPA BBMP, LXI, 1985 

En otro lugar aludirá a la cantidad de mendigos que abun­
daban en Orbajosa, triste prerrogativa entonces de muchas 
ciudades españolas, entre ellas Santander, tal como lo recoge 
una crónica de El Aviso de 1875.21 

11. Los PERSONAJES 

Del mismo modo que ha ocurrido en la ambientación y en 
el escenario de Orbajosa, algunos de sus personajes nos pare­
cen retratos igualmente enmascarados de tipos humanos san­
tanderinos tratados por Galdós, a los que utiliza criptográfi­
camente, con su fina ironía, en las diferentes secuencias de la 
novela, personajes dotados posiblemente de un simbolismo o 
representación ideológica, al que se han referido ya los nu­
merosos estudiosos de la obra galdosiana. 

José del Rey, ingeniero y hombre abierto a los progresos 
de la ciencia, llega de Madrid a Orbajosa, ciudad podrida a 
la que compara el novelista con un sepulcro. 

José del Rey es «el hombre del siglo», como le llamará el 
penitenciario, y representa la nueva corriente liberal. Hasta 
su apellido nos indica la vinculación a la monarquía parla­
mentaria proclamada oficialmente a primeros de 1875 en la 
persona de don Alfonso XII, Rey de España. Por ella se in­
clinaría Pérez Galdós, en oposición a la tradicionalista del pre­
tendiente, seguida por Pereda. 

Pepe Rey, más que encarnar, como se ha dicho, el tipo 
humano de porte krausista, participa de las actitudes intelec­
tuales de éstos. Por ello su llegada a Orbajosa es acogida con 
prevención. En la ciudad xenófoba se mira con recelo todo 
lo proveniente de Madrid, capital identificada entonces con el 
gobierno y con su política y administración centralizadoras. 
Doña Perfecta se lo dice a su sobrino con estas palabras: 

No pienses disparates y convéncete de que tu enemigo, si 
existe, está en Madrid, en aquel centro de corrupción, de en-

21 «Crónica local», El Aviso, 9 febrero 1875, p . 2. 

226 



BBMP, LXI, 1985 SANTANDER EN «DOÑA PERFECTA» 

vidia y rivalidades, no en este pacífico y sosegado rincón, 
donde todo es buena voluntad y concordia ... 22 

La misma idea con palabras semejantes había sido ex­
presada por Pereda en 1870, en «La mujer del César», cuando 
se refiere a «la capital de España, centro de lujo, de la galan­
tería y de los grandes vicios de toda la nación».23 Pero Galdós 
duda de que este hombre, Pepe Rey, tenga futuro, y por eso 
habrá de morir de manera violenta a manos de quienes repre­
sentan la oposición ideológica. Galdós cierra así en un estado 
conflictivo, sin solución, la alternativa que ostenta el hombre 
de la nueva España. Tal vez, entonces, el final incomprensible 
de la primera versión de la novela, con el posible matrimonio 
entre el joven Jacinto, símbolo del neocatolicismo, con doña 
Perfecta, símbolo de la intolerancia, tengan una explicación 
que se escapó a la crítica de la época. 

A su vez, doña Perfecta fue elegida, como otros persona­
jes femeninos de Galdós, para encarnar la figura tan españo­
la, pero también universal, de la intransigencia. Es el retrato 
suyo de una gran perfección psicológica, mezcla de mojigate­
ría e intolerancia, y con mayor fuerza que el protagonista 
masculino. Como se advierte en la novela, encontrará un alia­
do en el penitenciario, representación de una parte del clero 
que estaba colaborando, incluso con las armas en la mano, en 
aquella guerra civil. 

Personajes como doña Perfecta, aliada de la facción, exis­
tieron en aquellos momentos, tal como recoge una informa­
ción de La Voz Montañesa, del 22 de enero de 1874, donde se 
anunciaba la complicidad de espías y confidentes carlistas. 
Recogía el periódico la noticia de haber sido detenida 

una mujer de 36 a 40 años, decentemente vestida, acompañada 
de un soldado y de un municipal, que salían de la Iglesia de 

22 Doña Perfecta, pp. 112 y 105. 
23 «La mujer del César», en Bocetos al temple, Obras completas, 

t. I (Madrid: Aguilar, 1974), p. 487. Véase igualmente «Suum Cuique», 
en Escenas montañesas. 

227 



BENITO MADARIAGA DE LA CAMPA BBMP, LXI, 1985 

San Francisco. Tratamos de saber lo que era -sigue diciendo 
la nota- y un chico a quien preguntamos nos contestó: es 
una mandilona. Suponemos que fuera alguna fanática de las 
que sirven a todo trapo a los carlistas.24 

Del penitenciario, don Inocencio, nos dice Galdós que 

era maestro de Latinidad y Retórica en el Instituto, cuya no­
ble profesión dióle gran caudal de citas horacianas y de flori­
dos tropos, que empleaba con gracia y oportunidad.25 

El retrato profesional coincide con el del maestro navarro 
de Menéndez Pelayo, don Francisco María Ganuza, catedráti­
co de Latín y de Retórica y Poética en el Instituto de Santan­
der, y preceptor de Latinidad, quien tenía aprobados cinco 
años de Teología eclesiástica.26 Ganuza fue profesor de latín de 
Menéndez Pelayo en los cursos 1866-67 y 1867-68, y de Retóri­
ca y Poética en el de 1868-69. Excelente latinista, fue después, 
en clases particulares, quien aficionó a su aventajado alumno 
por los autores latinos, especialmente Horado. Aunque Ga­
nuza no fue penitenciario de la catedral, Menéndez Pelayo co­
noció q:m cierta intimidad al que ostentaba el cargo en 1874, 
como se desprende de una carta de su padre donde le dice: 

El Sr. Penitenciario me ha encargado te dé la enhorabuena 
de su parte; pero que al mismo tiempo te recomendase la 
lectura de los 4 primeros capítulos del Kempis, esto ha sido 
una broma de las que él suele tener.27 

Don Inocencio será, con doña Perfecta, el enemigo de 
Pepe Rey y el encargado de incitarle a mostrar con libertad 
su pensamiento y ponerle en oposición a su tía. Sin embargo, 
escrúpulos de conciencia le impedirán mostrarse partidario 

24 La Voz Montañesa (Santander), 22 enero 1878, p. l. 
2s Doña Perfecta, pp. 38-39. 
26 Ver «Francisco María Ganuza», en nuestro libro El Instituto de 

Santander. Estudio y documentos (Santander: Diputación Provincial, 
1971), pp. 183-184. 

n Carta de 11 mayo 1874, Epistolario, I, 99. 



BBMi', LXI, 1985 SANTANDER EN «DOÑA PERFECTA» 

de aconsejar el levantamiento en armas, actitud de la que par­
ticipa también doña Perfecta, aunque dirá más tarde: 

Bien sabemos que en circunstancias solemnes y graves, por 
ejemplo, cuando peligran la patria y la fe, están los sacerdo­
tes en su terreno incitando a los hombres a la lucha, y aun 
figurando en ella.2s 

La existencia de religiosos como colaboradores y aliados 
de las patrullas carlistas, algunas de las cuales mandaron, fue 
corriente en esta guerra. José Simón Cabarga recuerda, al 
respecto, el caso muy notorio en Santander del apresamiento 
de un canónigo magistral de Santiago de Compostela, llamado 
Lavín, quien se unió en Liérganes a la facción de Ramón Abas­
cal, de Arredondo.29 

El tercer elemento colaborador del carlismo lo formaban 
los neocatólicos, partidarios de una supremacía en la sociedad 
de las tradiciones y las creencias católicas. El pensamiento 
ultramontano, en oposición entonces con el catolicismo libe­
ral, está representado en la novela por el joven Jacintito, mu­
chacho precoz recién salido de la Universidad y cuya perso­
nalidad nos parece inspirada en la de Marcelino Menéndez Pe­
layo. Galdós alude a su edad de poco más de 20 años, no cum­
plidos todavía por el erudito santanderino, y a su aprovecha­
miento asombroso de los estudios universitarios. 

Conviene advertir que en los medios familiares y de sus 
amigos íntimos el reción graduado era conocido por Marceli­
nito, y así le llama Pereda en alguna ocasión. 

Pereda y Valera se percataron enseguida de los valores 
intelectuales de aquel joven, al que el primero llamaría «mons­
truo del ingenio» y el segundo «portentoso joven».30 Como ya 
hemos apuntado, la fama entonces de Menéndez Pelayo de 

2s Doña Perfecta, pp. 215-216. 
29 Simón Cabarga, p. 323. 
30 Citado por López Bustamante en carta a Menéndez Pelayo del 

1í enero 1877, y en carta de La verde a Menéndez Pelayo del 4 enero 
1877. Ver Epistolario, II, 137 y 130, respectivamente. 

229 



BENITO MADARIAGA DE LA CAMPA BBMP, LXI, 1985 

neocatólico estaba generalizada incluso entre las personas más 
allegadas a él. En las cartas de su preceptor José Ramón de 
Luanco le aconseja en una de ellas que cultive, como buen 
neo, las relaciones con don Leopoldo Augusto de Cueto, el 
marqués de Pidal, Castro y Serrano, etc., y en otra le llama, 
en tono humorístico, «gran taumaturgo, carlista en mantillas y 
monárquico alfonsino vergonzante». ii 

En Gloria, Pérez Galdós volvería a sacar la figura de otro 
neocatólico, Rafael del Horro, uno de aquellos «piadosos se­
glares que tiene la Iglesia, que la defienden, la amparan y son 
un valladar firme contra las amenazas de los impíos», retrato 
psicológico del «neo», y cuyas aspiraciones a casarse con Glo­
ria son parejas a las de Jacinto respecto a Rosarito. 

Aparte de la animadversión patente en el novelista hacia 
lo que pretendía ser un movimiento político social de la Igle­
sia, su criterio sobre los eruditos, y sobre todo cuando se tra­
taba de jóvenes precoces, no era mucho más favorable. Su 
opinión sobre estos casos la refleja en Doíia Perfecta con es­
tas palabras aplicadas a Jacintito: 

En aquella tierna edad en que el grado universitario sirve 
de soldadura entre la puericia y la virilidad, pocos jóvenes, 
mayormente si han sido mimados por sus maestros, están 
libres de una pedantería fastidiosa que, si les da gran presti­
gio junto al sillón de sus mamás, es muy risible entre hom­
bres hechos y formales.32 

En otro lugar de la novela, el canónigo, al hablar de su 
sobrino, dirá que «las ideas de Jacinto son sólidas; su criterio 
sano; lo que sabe lo sabe a machamartillo».33 

Alfredo Rodríguez 34 supone que el personaje de don Ca-

31 Cartas desde Barcelona, de 28 noviembre 1874 y 1 noviembre 
1877, respectivamente, Epistolario, I, 156, y 11, 253. 

32 Página 78. 
33 Página 64. 
34 Alfredo Rodríguez, «Génesis de un personaje de Doña Perfecta», 

en Estudios sobre la novela de Galdós (Madrid: José Porrúa Turanzos, 
1978), pp. 13-26. Para las alusiones a don Marcelino en la obra de Gal­
dós, véase José F. Montesinos, Galdós (Madrid: Castalia, 1980), III, 
pp. 291 y 329. 

230 



BBMP, LXI, 1985 SANTANDER EN «DOÑA PERFECTA» 

yetano, distinguido erudito y bibliófilo, poseedor de una im­
portante biblioteca en Orbajosa, sería una alusión al Tío 
Cayetano, la revista reaccionaria en la que colaboró Pereda y 
su grupo de amigos antiliberales. En efecto, el nombre podría 
tener esta inspiración o también la de don Cayetano Rosell 
(1817-1883), bibliógrafo perteneciente al Cuerpo de Archiveros 
que había ingresado en la Biblioteca Nacional y poseía buena 
amistad con Marcelino Menéndez Pelayo, quien por entonces 
aspiraba al profesorado o a realizar oposiciones con destino a 
la Biblioteca Nacional. De cualquier forma, tal como observa 
Alfredo Rodríguez, Cayetano Polentinos recogería en sus in­
tervenciones en la novela el pensamiento de Menéndez Pelayo 
en su polémica sobre la ciencia española con don Gumersin­
do Azcárate. 

Aunque la sugerencia sea una hipótesis más dentro de 
esta clase de estudios sobre la ambientación histórica de Doña 
Perfecta, existiría, como ya apuntó Rodríguez, un problema 
muy ajustado en la coordinación de las fechas en que apareció 
la novela y comenzó la polémica. A nuestro juicio, la crítica 
irónica de Galdós hacia las investigaciones eruditas de don 
Cayetano sobre los linajes y la historia de Orbajosa, de sus 
glorias y virtudes, pudiera referirse a las que entonces realiza­
ba Menéndez Pelayo, cuyos acopios de materiales sobre temas 
de su tierra natal comunica epistolarmente a su maestro Gu­
mersindo Laverde. Luego, continuaría también en la citada 
polémica sobre la ciencia española descubriendo personajes, 
algunos poco conocidos hasta el momento. ~ 

Otro montañés, tal era el caso de Enrique Leguina, esta­
ba publicando, igualmente, en la Revista Europea sus «Re­
cuerdos de Cantabria», donde incluía nombres de santanderi­
nos ilustres.35 En 1876 lo hará el marqués de Casa-Mena con 
«Solares montañeses», en la revista La Tertulia, al escribir 
sobre «la hidalga y noble tierra montañesa».36 Esa afición de 

( p t 
35 Revista Europea, núm. 68, t. 4 (Madrid), 13 junio 1875, pp. 593-596. 
36 La Tertulia (Santander), 1876, p. 156. 

231 



BENITO MADARIAGA DE LA CAMPA BBMP, LXI, 1985 

los santanderinos a desentrañar la historia de su provincia iba 
a constituir el motivo del proyecto por Menéndez Pelayo de la 
Sociedad de Bibliófilos Cántabros, sobre cuya idea comenzó 
en 1875 a consultar a diversos escritores paisanos suyos.37 

En Doña Perfecta, de existir ese modelo en el joven Me­
néndez Pelayo estaría, a nuestro juicio, desdoblado en el bi­
bliógrafo don Cayetano y el neocatólico Jacinto. Pérez Galdós 
llevará a la novela, dentro de los diálogos en los que inter­
vendrá Pepe Rey, algunas de las cuestiones que estaban sir­
viendo en aquellos momentos de motivo de polémica. Así ocu­
rre respecto al panteísmo o panenteísmo de los krausistas y 
las doctrinas de Schopenhauer y Hartmann, que luego critica 
Menéndez Pelayo en sus polémicas con Azcárate y Revilla. Lo 
que sí conoció Galdós fue la polémica de Campoamor sobre 
el panenteísmo y de aquello del yo y no yo a que hace refe­
rencia solapadamente el astuto penitenciario. Lo mismo ocurre 
respecto al darvinismo, que luego Pereda ridiculizará en su 
cuadro de Tipos Trashumantes de manera muy parecida a 
como antes había hecho don Inocencio en la novela de Galdós. 
Tampoco Menéndez Pelayo, a lo que parece, participaba enton­
ces de las teorías evolucionistas, como se desprende de una 
carta que le dirige José Muro, donde, al referirse a un escrito 
suyo, le dice: 

Entre las bellezas que encuentro, hallo magnífico lo de «no 
poderse explicar cómo ese descendiente de orangutanes fue 
sucesivamente perfeccionándose hasta llamarse Homero, etc.».38 

Conviene advertir que el libro El Origen de las Especies 
de Darwin había aparecido en 1859 y no estaba entonces tra­
ducido al español, lo que se realizaría en 1877. Sin embargo, 
el profesor krausista santanderino, Augusto González de Lina-

37 Tomás Maza Solano, «La Sociedad de Bibliófilos Cántabros que 
intentó formar Menéndez Pelayo», en Homenaje a D. Miguel Artigas, 
vol. 2 (Santander, 1932), 147-188. 

1 
3B Carta de 1 mayo 1875, Epistolario, I, 200. t' \r /i iu. ·-

( ' ,., ~ ' . t \, r - hv. ~ti i> f «,. _, ~/,v 
232 ~ ~ Fr~ /r';fr 1J; ~ 1 é..~ rt I, 



BBMP, LXI, 1985 SANTANDER EN «DOÑA PERFECTA» 

res, había explicado ya estas teorías años antes, e incluso po­
lemizó públicamente en Santiago de Compostela, sobre el evo­
lucionismo que tímidamente empezaban a darse a conocer en 
España.39 El año antes de aparecer Doña Perfecta había tenido 
lugar la llamada segunda «Cuestión Universitaria», por la que 
fueron separados de sus cátedras un grupo de profesores krau­
sistas por negarse a ajustar sus lecciones a los preceptos del 
gobierno, a la designación de libros de texto y a la formula­
ción de un programa de «las que, a juicio del Gobierno, son 
verdades conocidas de la ciencia».40 

Otro de los puntos motivo de acusación a que se ve so­
metido Pepe Rey es el de practicante del espiritismo, secta de 
la que se declara partidario también el sabio de Tipos Tras­
humantes de Pereda. 

Fuera o no intencionado, el hecho es que a los pocos me­
ses de aparecer Doña Perfecta, de Galdós, Pereda publica, a 
su vez, el cuadro costumbrista titulado « Un sabio», el que 
hacía número IV de los «tipos» peredianos, en el cuaderno 
número 5 de La Tertulia, que se repartió en Santander en oc­
tubre de 1876.41 Conviene señalar la similitud del título con el 
calificativo de «sabio eminente» que el canónigo don Inocen­
cia aplica al protagonista de Doña Perfecta. El cuadro cos­
tumbrista de Pereda parece, pues, una réplica caricaturizada 
a las cuestiones planteadas al sabio galdosiano, de corte krau­
sista, por el grupo integrista de Orbajosa. Aquí sacará Pereda 
también los problemas del lenguaje krausista, el espiritismo, 

39 Ver Julio Caro Baroja, «El miedo al mono o la causa directa 
de la cuestión universitaria, en 1875», en En el centenario de la Insti­
tución Libre de Enseñanza (Madrid: Tecnos, 1977), pp. 23-41. Para un 
mayor conocimiento del tema puede consultarse el libro El darwinis­
mo en España, ed. dirigida por Diego Núñez (Madrid: Castalia, 1977). 

40 Benito Madariaga, Augusto González de Linares y el estudio del 
mar (Santander: Institución Cultural de Cantabria, 1971), p. 38. 

41 «Crónica local», El Aviso, núm. 120, 5 octubre 1876, p. 3. Tipos 
trashumantes, editado como libro, no se repartió hasta el verano de 
1877. 

233 



BENITO MADARIAGA DE LA CAMPA DBMP, LXI, 1985 

el Ateneo de Madrid, etc., que Galdós había tratado también 
en su novela.42 

Un nuevo motivo de conflicto en las relaciones del sobri­
no de doña Perfecta con el binomio ideológico que forman 
ésta y el penitenciario lo constituyen las manifestaciones ex­
ternas del fenómeno religioso, criticadas, en esta ocasión, en 
la manera de entrar en la iglesia Pepe Rey y en la opinión 
que ostenta sobre la moda extravagante en la forma de vestir 
las imágenes. Curiosamente, este mismo motivo lo había ya 
tratado Galdós en su artículo «Profanación», y aparecerá des­
pués tamibén en Gloria e incluso, más tardíamente, en El Ca­
ballero encantado.43 

En último término, interesa conocer la reacción producida 
por esta novela, que Francisco Pérez define como «la más ge­
nial parábola del integrismo religioso español», en el grupo 
de amigos santanderinos de Galdós. 

Pereda, en una de sus cartas a su compañero canario (14-
III-1877), le da consejos sobre lo que opina debe ser la tra­
yectoria futura de su obra y le dice: 

Repito que podía Vd. aspirar a los triunfos de tirios y troyanos 
y lo apruebo además. Usted Jo ha conseguido con sus Episo­
dios y hasta con Doña Perfecta, no obstante haberse mostrado 
liberal en los unos y poco aficionado a los beatos en la otra.44 

Como vemos, Pereda no intuyó el trasfondo de la obra, 
que le parece tolerable en comparación con otros escritos 

42 Alberto Delgado-Gal en un artículo titulado «Don Inocencio, 
Pereda y la necrofilia nacional», El País, 19 abril 1981, p. 7, se ha referi­
do recientemente al paralelismo entre las ideas expuestas por don lno­
cencio en Doña Perfecta y las de José M.• Pereda en sus escritos. 

4J «Profanación» («Recuerdos de Madrid») en Recuerdos y Memo­
rias (Madrid: Tebas, 1975), p. 105. Para Gloria ver la p. 61, segunda 
parte, ed. de 1920. Para El caballero encantado, ver: Julio Rodríguez 
Puértolas, Galdós, burguesía y revolución (Madrid: Turner, 1975), 
p. 128. 

44 Soledad Ortega, Cartas a Galdós (Madrid: Revista de Occidente, 
1964), p. 53. 

234 



BBMP, LXI, 1985 SANTANDER EN «DOÑA PERFECTA» 

suyos, concretamente Gloria, que será objeto de una crítica 
más severa. 

A su vez, Menéndez Pelayo informará a Pereda desde Ná­
poles (carta del 28-III-1877) del efecto producido por la obra 
fuera de España; en efecto, Morel-Fatio había publicado una 
noticia sobre las últimas obras españolas donde aseguraba que 
«los estudios históricos no pueden medrar en la península, 
porque nos tiene oprimidos el catolicismo ( sic), para prueba 
de lo cual cita la Doña Perfecta de Galdós».45 

El intercambio de opiniones verbales y escritos entre los 
dos amigos santanderinos hará que sea idéntico el juicio que 
formulan sobre Galdós y su obra, expresado luego más exten­
samente a propósito de la publicación de Gloria en este mis­
mo año. 

¿ Intuyeron los dos santanderinos la crítica solapada de 
Galdós a aquel ambiente neocatólico y tradicionalista que co­
noce en Santander? Pereda y Galdós habían de contender y po­
lemizar no sólo epistolarmente y durante sus encuentros san­
tanderinos. Ambos escriben en estos años desde posiciones 
ideológicas antagónicas. Lo que sí podemos asegurar es que 
en tanto Pereda sermonea epistolarmente a don Benito, Me­
néndez Pelayo, más combativo, se referirá en agosto de 1877, 
con motivo de escribir la crítica literaria de Tipos trashuman­
tes, a que su autor no pretendió «hacer novelas teológicas», 
alusión a las dos novelas de tesis publicadas por Galdós. 

En definitiva, lo que está claro es la existencia de dos 
frentes de opinión que sustentan en la novela Pereda y Galdós 
y que, a lo que parece, en esta primera época la amistad de 
Galdós fue mayor con el novelista de Polanco que con Menén­
dez Pelayo. Este, al escribir durante su estancia en Italia (26-
II-1877) a su paisano, le hará partícipe de su opinión sobre 
«esa manía teológica de mal género», que a su juicio estaba 
perjudicando a Galdós, por lo que propone al autor de Tipos 

45 Epistolario de Pereda y Menéndez Pelayo. Prólogo y notas de 
María Fernanda Pereda y Enrique Sánchez Reyes (Santander: CSIC., 
1953), p. 27; Epistolario, 11, 163. 

235 



BENITO MADARIAGA DE LA CAMPA DBMP, LXI, 1985 

trashumantes el cultivo de novelas «con opuestas tendencias». 
para poner remedio a esos daños. 

Una vez más, al escribir el erudito santanderino a Valera 
en 8 de septiembre de 1879, utilizará unos criterios de enjui­
ciamiento todavía más duros, preludio de las páginas que lue­
go le dedicará en la Historia de los heterodoxos españoles, al 
suponer a esta clase de novelas «propósitos segundos y de pro­
paganda, y más si son tan aviesos y malnacidos como los de 
Galdós, hombre de indisputable talento pero echado a perder 
por la clerofobia progresista de bas étage».46 

El tiempo y un mayor conocimiento de quien luego sería 
vecino suyo en Santander le harían rectificar noblemente, con 
motivo de la entrada en la Academia de su amigo canario, las 
opiniones injustas y duras vertidas sobre aquel escritor que 
estaba revolucionando la novela y el teatro de su tiempo. 

B ENITO MADARIAGA DE LA CAMPA 

Cronista oficial de Santander 

46 Epistolario de Valera y Menéndez Pelayo. 1877-1905. Introduc­
ción de Miguel Artigas y Pedro Sainz Rodríguez (Madrid: Publicacio­
nes de la Sociedad Menéndez Pelayo, Espasa-Calpe, 1946), p. 59; Epis­
tolario, IV, 37. 

236 



BOLETIN 
DE LA BIBLIOTECA 

DE 

MENENDEZ PELAYO 

SUMARIO 

ZIMIC, Stanislav: Las églogas de Garcilaso de la 
Vega: ensayos de interpretación.-PARRILLA GAR­
CIA, Carmen: El Tratado de Amores en la narra­
tiva sentimental.-RALLO GRUSS, Asunción: La 
epístola guevariana: un modelo de ensayo históri­
co.-GOMEZ, Jesús: Aportaciones textuales para 
un análisis formal de los Diálogos de la Phantasti-
ca Philosofia.-MANERO SOROLLA, M.• Pilar: El 
precepto horaciano de la relación «fraterna» entre 
pintura y poesía y las poéticas ítalo-españolas du­
rante los siglos XVI, XVII y XVIII.-FVENTE 
BALLESTEROS, Ricardo de la: Siete cartas de 
Blanco White.-MARTIN, Gregorio C.: Los teatros 
madrileños bajo Grimaldi y Gaviria.- MILLER, 
Stephen: Madrid y la problemática regionalista -
en Pereda y Galdós.-PAOLINI, Gilbert: Amalia: 
11n caso patológico en El Maestrante.-TRUXA, Syl­
via: El joven Unamuno, traductor del alemán.­
CAVALLO, Susana: Consonancia y disonancia: el 
virtuosismo prosódico de José Hierro.-PINDADO, 
Jesús: Gerardo Diego.-BIBLIOGRAFIA.-CRO­
NICA. 

Año LXIV Enero-Diciembre 1988 

SANTANDER 



BOLETIN DE LA BIBLIOTECA DE MENENDEZ PELA YO 
REVISTA ANUAL 

Director: Manuel Revuelta Sañudo, Director de la Biblioteca de Menén­
dez Pelayo.-Editor: Sociedad Menéndez Pelayo. Redacción y Adminis­
tración: Biblioteca de Menéndez Pelayo, C/Rubio, 6. 39007 SANTANDER. 

CONSEJO EDITORIAL: José M. Blecua (Univ. de Barcelona), Dietrich 
Briesemeister (Univ. de Mainz), Salvador García Castañeda (Univ. de 
Ohio), Demetrio Estébanez Calderón (Instituto «Ramiro de Maeztu», 
Madrid), Víctor García de la Concha (Univ. de Salamanca), Francisco 
López Estrada (Univ. Complutense), Ciriaco Morón Arroyo (Univ. de 
Cornell), Francisco Rico (Univ. Aut. de Barcelona), Francisco Ynduráin 
(Univ. Complutense). 

Suscripción anual (1989) 

España Extranjero 

Socios 1.600 ptas. $ 18.00 
Instituciones 2.500 ptas. $ 26.00 
Número suelto 2.600 ptas. $ 27.00 
Número atrasado 2.800 ptas. $ 28.00 

Más gastos de envío. Recargo de correo aéreo $ 3.00. 

ESTA REVISTA SE EDITA CON LA AYUDA ECONÓMICA DEL AYUNTAMIENTO 

DE SANTANDER 

Depósito Legal: SA. 173-1972 
ISSN 0006-1646 

Artes Gráficas Resma, 1988 
Prolong. Marqués de la Hermida, s/ n. 39011 Santander 



BBMP, LXIV, 1988 

«Menéndez Pelayo, director de la 
Biblioteca Nacional». RABM, 
LXII, 1956, 1, p. 27-69. 

«Menéndez Pelayo y la Hispani­
dad». Mont., X, n.0 20, agosto 
l 956, p. 38-39. 
«Las oposiciones a cátedra de Me­
néndez Pelayo». RABM, LXII, 
1956, l, p. 211-234. 

1957 

«Prólogo» e «Historia compen­
diada de la Biblioteca de Menén­
dez Pelayo». Catálogos de la Bi­
blioteca de Menéndez Pelayo ... l. 
Manuscritos. Reimpresión, San­
tander, Sociedad Menéndez Pela­
yo, 1957, p. VII-XII y 1-69. 

«Unas apostillas a l artículo sobre 
'Tradiciones españolas'» [de Ju­
lián Cantera y Orive]. BBMP. año 
XXXIII, 1957, p. 182-207. 

1959 

Facsímiles de trabajos escolares 
de M enéndez Pelayo. Con un es­
tudio crítico del Doctor Gregorio 
Marañón. Historia y presentación 
de este libro por ..................... . 
Santander, Hnos. Bedia, 1959. XV 
p., l lám., 215 p., 2 lám., l h. 

EL ACTO DE LA BIBLIOTECA 

CRÓNICA 

1962 

Menéndez Pe/ayo. Su época. Su 
obra literaria. Estudio de la «His­
toria de las Ideas Estéticas en 
España». Barcelona, Editorial 
Teide, 1962. 

1963 

La Oratoria sagrada en España. 
Antología de sermones y conf e­
rencias del Muy Ilustre Señor D. 
Agustín Martín Pelayo. Prólogo 
de ................... Oviedo, Gráficas 
Suma, 1963, p. 9-14. 

1965 

La lección humana de la Univer­
sidad de Salamanca. Salamanca, 
Servicio de Publicaciones de la 
Universidad, 1965, 148 p. (2.• ed. 
Salamanca, Graficesa, 1967). 

1975 

La fachada universitaria salman­
tina y sus secretos. Salamanca, 
Graficesa, 1975. 

1978 

«Fundación de las dos primeras 
universidades españolas». BBMP, 
año LIV, 1978, p. 281-295. 

Retomamos el hilo cronológico de esta reseña. La Biblioteca de 
Menéndez Pelayo tenía el deber de celebrar públicamente y con la 
solemnidad que merecía el acontecimineto del centenario de sus dos 
primeros directores. La coincidencia en el mismo año aconsejaba ha­
cerlo también conjuntamente. Y así el viernes 18 de diciembre de 1987 
les dedicamos un acto académico en el que, por la índole de los hechos 

373 



CRÓNICA BBMP, LXIV, 1988 

a rememorar, participaron varios conferenciantes, viéndose cada uno, 
como es natural. necesariamente constreñido y forzado por los lími­
tes del tiempo en su intervención. No obstante eso, las actuaciones se 
prolongaron por espacio de casi dos horas y resultaron de una brillan­
tez desusada. 

Presidió el acto, al que concurrió un público selecto y numeroso 
que llenaba la cátedra de Menéndez Pelayo, el Concejal de Cultura del 
Ayuntamiento de Santander, que representaba al Sr. Alcalde, ausente 
aquel día de la ciudad, y a su lado se sentaron, con el Presidente de la 
Sociedad Menéndez Pelayo y el Director de la Biblioteca, los familiares 
de los homenajeados, don Germán Artigas, hijo de don Miguel, y don 
Pablo Beltrán de Heredia, sobrino de don Enrique. Otro hijo, don Pedro, 
así como sobrinos y nietos de don Miguel Artigas ocupaban, entre re­
presentaciones de diversas instituciones, los sillones laterales del estra­
do. Y antes de empezar se leyeron telegramas de adhesión de don 
Carlos Sánchez Reyes Palacio, Presidente de las Cortes de Castilla y 
León, de los hermanos Hortal Sánchez Reyes, todos sobrinos de don 
Enrique, y de don Nicolás Fernández Victorio. 

El conjunto del acto se había estructurado en cuatro partes, 
las dos primeras dedicadas respectivamente a las semblanzas persona­
les de don Miguel Artigas y don Enrique Sánchez Reyes, la tercera re­
ferida al Centro de Estudios Montañeses, por razón de haber sido en­
gendrado en y por la Biblioteca de Menéndez Pelayo durante los años 
que en el acto se rememoraban, y la cuarta destinada a una síntesis 
final, con precisa referencia a la trayectoria de ambos homenajeados 
como directores de la Biblioteca. Otros muchos aspectos y actividades 
o realizaciones de las dos personalidades podrían haberse tocado, pero 
en este lugar y momento nos veíamos obviamente constreñidos a los 
límites de su condición de directores de la Biblioteca, que era la razón 
misma de la celebración del homenaje. 

Palabras de don Benito Madariaga de la Campa 

Después de una somera intervención del director de la Biblioteca, 
explicando este esquema de participación, inició las intervenciones don 
Benito Madariaga de la Campa, miembro de la Junta de Gobierno de 
la Sociedad Menéndez Pelayo y Cronista Oficial de Santander, quien, 
en razón a su personal investigación sobre don Miguel Artigas en los 
Cursos de Verano y la Universidad Internacional, glosó la figura de 
don Miguel con las siguientes palabras: 

Señoras y Señores: Hoy nos hallamos reunidos para conmemorar 
un hecho tan insólito como es el centenario, conjunto, de dos persona­
jes unidos en vida por la amistad y por una misma dedicación. Pero 
aún es más extraordinario que uno de ellos celebrara en vida su cen­
tenario. De estos dos hombres, Miguel Artigas y Enrique Sánchez Re-

374 



BBMP, LXIV, 1988 CRÓNICA 

yes, tan vinculados a la historia cultural de Santander, me ha tocado 
ser expositor en una semblanza rápida del primero de ellos, continua­
dor en esta Biblioteca de la magnífica y transcendental obra iniciada 
por Marcelino Menéndez Pelayo. 

No era una situación nada cómoda, al menos desde el punto de 
vista crítico, suceder al fundador de la Biblioteca. Por eso se aguarda­
ba con curiosidad el veredicto del tribunal de oposiciones que dio como 
resultado el nombramiento oficial del segundo bibliotecario. Cuando se 
conoció su nombre, Miguel Artigas Ferrando, la curiosidad se trocó en 
duda: ¿podría aquel hombre de apariencia sencilla, dotado de una bue­
na preparación, potenciar a través de la Biblioteca el desarrollo cultu­
ral de Santander? 

Aquel día 16 de mayo de 1915, en que tomó posesión en el Ayun­
tamiento, se dieron a conocer algunos pormenores biográficos del nue­
vo director, cuyas cualidades y prestigio llegaron a la ciudad a través 
de Gonzalo Cedrún y José Ramón Lomba y Pedraja, ambos amigos 
suyos montañeses. A sus 28 años tenía, pues, Artigas ganadas las opo­
siciones, a las que unía un expediente brillante. Aragonés de nacimien­
to había estudiado latín y filosofía en el Seminario de Teruel y las 
carreras de Filosofía y Letras y de Derecho, en Salamanca. Después de 
doctorarse en Madrid en 1910, marchó a estudiar filología clásica y los 
glosarios medievales españoles con Goetz en Alemania, donde residió 
desde finales de 1911 hasta 1914. Gozaba además Artigas de una gran 
experiencia en el manejo de las bibliotecas, después de su paso por las 
de Madrid, Barcelona y Sevilla. 

Sánchez Reyes, condiscípulo suyo en Salamanca, trazó su perfil 
biográfico 1 con motivo de su muerte y contó en un artículo las an­
danzas de Artigas como becario en Salamanca y su llegada a Santander. 
Al describir su figura le retrata con una cabeza que semejaba la de un 
procónsul romano, de color cetrino, con barba dura, negra y cerrada, al 
que se le notaba al hablar su acento baturro. 

José Manuel Blecua 2 dice que era pequeño, regordete y de ca­
rácter bondadoso y socarrón. Pero todos coinciden en su porte de in­
telectual descuidado. Un periodista dijo de él que era el hombre que 
peor llevaba la boina en Zaragoza, pero lo mismo se podría decir de su 
corbata o de sus pantalones sin rayas. Enrique Vázquez 3 aludía a su 
humor inglés que le hacía parecerse a Mr. Pickwick. 

1 «Artigas íntimo», Boletín de la Biblioteca de Menéndez Pelayo. 
Santander, octubre-diciembre 1947, pp. 29-56. 

2 La vida como discurso. Zaragoza: Edic. Heraldo de Aragón, 1981, 
p. 77. 

3 «Don Miguel Artigas en sus ocios de ateneísta. Algunas anécdotas 
pintorescas». Boletín de la Biblioteca de Menéndez Pelayo. Santander, 
octubre-diciembre 1947, pp. 46-55. 

375 



CRÓNICA BBMP, LXIV, 1988 

Tras ser nombrado se incorporó enseguida Artigas a la vida inte­
lectual de la ciudad donde fue bien recibido por su generosidad y ta­
lento. Pronto se hizo popular en el Ateneo y en las diferentes tertulias 
de artistas y escritores. El mismo fundó una de ellas en la sede de la 
Sociedad de Menéndez Pelayo que había inaugurado en octubre de 1918 
y de la que luego se hablará. Fue precisamente esta Sociedad la que, 
entre sus actividades, programó los cursos para extranjeros que creó 
en 1923 y que empezaron a funcionar enseguida bajo su dirección.4 

Por una carta de Aurelio Viñas sabemos que fue un viejo proyecto, 
discutido por ambos, el de celebrar cursos de verano para extranjeros 
en Santander. «¿No estaría bien resucitarlo?» -le escribe éste en 
1922.5 

Sus relaciones con las universidades extranjeras y el prestigio de 
que gozaba en los medios intelectuales españoles le decidieron a aco­
meter esta empresa, de difícil realización por una sola persona, como 
era su caso. Sin equipo auxiliar, Artigas editó programas y carteles so­
bre los cursos en varios idiomas, cuadernos para los alumnos de ejer­
cicios de versión al español y mantuvo una abundante correspondencia 
con los centros y estudiantes de español interesados en estos cursos. 

La primera etapa fue de propaganda y después se preocupó de la 
preparación de los programas y de buscar el profesorado. Gracias a su 
capacidad organizadora y a sus buenas relaciones con la Junta para Am­
plición de Estudios y los investigadores que trabajaban ~n el Centro 
de Estudios Históricos, se puso en marcha el proyecto en el que cola­
boraron como profesores destacados intelectuales santanderinos como 
Lomba y Pedraja, Ciriaco Pérez Bustamante, José María de Cossío, Fer­
nando Barreda, Maza Solano, Ignacio Aguilera, Estanislao Abarca, jun­
to a profesores de Madrid y Valladolid. 

Su intervención fue también decisiva en la realización del actual 
edificio de la Biblioteca y en la aparición del Boletín de la misma, así 
como en la creación del Colegio Mayor Universitario y de la Sección de 
Literatura del Ateneo santanderino, de la que fue jefe y presidente 
en 1921.6 Sus conferencias sobre Zorrilla, Santa Teresa y la novela es­
pañola del siglo XIX tuvieron un numeroso público. Pero además de-

4 Ver los programas de cursos para extranjeros en el archivo de 
la Sociedad de Menéndez Pelayo. 

5 Carta del 15-XII-1922, publicada por Benito Madariaga, en San­
tander y la Universidad Internacional de Verano, n.0 1 de Colección 
Puerto Chico. Santander: Excmo. Ayuntamiento y Universidad Interna­
cional Menéndez Pelayo, 1983, p. 35. 

6 José Simón Cabarga, Historia del Ateneo de Santander. Madrid: 
Editora Nacional, 1963. 

376 



BBMP, LXIV, 1988 CRÓNICA 

bemos recordarle por sus gestiones como miembro de la junta direc­
tiva de la Biblioteca y Museos Municipales, de la de Turismo y en la de 
conservación de las cuevas de Altamira. 

En el Ateneo de Santander se dieron a conocer por aquellos años 
muchos valores locales, se montaron exposiciones y se celebraron ani­
versarios y concursos literarios. En este sentido, Artigas fue protector 
y descubridor de Manuel Llano (1898-1938), al que prologó su libro Bra­
ñaflor.7 Con buen ojo crítico adivinó el «alma de poeta» de Manuel 
Llano. Fue el intelectual que aconsejó al autodidacta. Para ello le pidió 
que fuera algo más que colector de leyendas y de nuestro folklore local 
y le sugirió soltara las amarras y podara el barroquismo verbal de la 
primera época. Pero además le tradujo del alemán pasajes del folklore 
anglosajón que fueron útiles para el sarruján de Carmona.8 

La existencia de cursos para extranjeros organizados por la Socie­
dad Menéndez Pelayo y la Universidad de Liverpool en la misma ciudad, 
trajo un problema de competencia que no favorecía a ninguna de las dos 
partes, al que se unía el creado por el Colegio Mayor, en el que se 
impartían también cursos de verano. Entonces para evitarlo tuvo lugar 
un encuentro entre las tres entidades. La primera tenía su sede en la 
Biblioteca, la segunda en el Instituto de Enseñanza Media, y el Colegio 
Mayor en el Colegio Cántabro. Las zonas de influencia de cada uno 
de ellos fueron también respetadas. Así, Allison Peers con la Universidad 
de Liverpol se reservó la propaganda en Inglaterra, la Universidad de 
Valladolid, en España y la Sociedad Menéndez Pelayo captaba el alum­
nado en los restantes países. Cada institución desarrollaba los trabajos 
de la mañana por separado, pero las conferencias y excursiones se rea­
lizaban en común para evitar gastos. Las subvenciones procedían de la 
Universidad, del Ministerio de Instrucción Pública, de la Junta de Rela­
ciones Culturales y de la Diputación y el Ayuntamiento de la ciudad. 

Artigas, en su labor de difusión de estos cursos, recibió la ayuda de 
José Ugidos y de Rodolfo Grossrnann, director del Instituto Iberoame­
ricano de Hamburgo. En 1930 Jorge Guillén le prometió también que 
haría desde Oxford propaganda de los citados cursos de verano de la 
Sociedad Menéndez Pelayo, a los que fue invitado por Artigas como 
profesor. 

El último año en que se celebraron estos cursos para extranjeros 
organizados por la Sociedad Menéndez Pelayo fue el de 1932. Ellos 

7 Brañaflor, prólogo de Miguel Artigas. Santander: Impr. Moderna, 
1931. 

8 Celia Valbuena, El sarruján de Carmona, Notas sobre la vida y 
la obra de Manuel Llano. Pub!. Inst. Etnografía y Folklore, vol. I, 
1969, pp. 265-482. 

377 



CRÓNICA BBMP, LXIV, 1988 

fueron el precedente y el germen de la futura Universidad Internacional 
de Verano, que creó después la República en el Palacio de la Magda­
lena. Actualmente no sabemos con certeza de quién surgió la idea de la 
creación de ésta en Santander. La primera mención que se conoce de 
ella es de Miguel Artigas en 1930, quien había escrito en la Revista de 
Santander: «Si la discreción no atase mi pluma podía revelar un pro­
yecto importante que hará muy pronto de Santander un centro veranie­
go frecuentado por centenares de estudiantes de todos los países».9 En­
rique Vázquez López ha dicho que fue «empresa cultural ideada y 
puesta en actividad por el numen infatigable de la ilustre personalidad 
que nos ocupa».10 Jorge Guillén, a su vez, en una carta escrita al res­
pecto, atribuía la idea a Pedro Salinas, del que dice: «Es natural que 
el mismo Pedro Salinas atribuya la idea de haber creado aquella Ins­
titución a don Fernando de los Ríos, su promotor oficial. Pero fue a 
Salinas a quien se le ocurrió la idea de esa Universidad».11 A lo que 
parece tuvieron especial participación en el proyecto y en su ejecución 
Miguel Artigas, Pedro Salinas y Fernando de los Ríos, este último me­
diante el Decreto fundacional del 23 de agosto de 1932. 

Miguel Artigas, al hacerse cargo de la dirección de la Biblioteca 
Nacional en 1930, no se desvinculó de Santander y figuró en el primer 
Patronato de la recién fundada Universidad de la Magdalena. 

Políticamente fue Artigas un hombre que podría ser encasillado 
dentro de la derecha moderada, como lo demuestra su adscripción a la 
Unión Patriótica de Primo de Rivera. Su talante intelectual y liberal le 
permitió el trato y la convivencia con los hombres del Centro de Estu­
dios Históricos y de la Junta para Ampliación de Estudios. 

Al declararse la guerra civil y crearse después el nuevo estado na­
cional sindicalista, se vio obligado a colaborar en un libro contra los 
institucionistas a los que antaño tratara con respeto y amistad. Artigas 
se escudó en esta ocasión en Menéndez Pelayo para escribir un artículo 
contra los krausistas utilizando los argumentos de don Marcelino. 

En 1938, siendo director de la Biblioteca Nacional, vuelve a crear 
en Santander los cursos para extranjeros del Ministerio de Educación 
Nacional, bajo el Patronato de la Sociedad Menéndez Pelayo, cursos 
de los que fue director hasta que le sucede Sánchez Reyes en 1940 en 
este puesto. Pero en esta ocasión no pudo evitarse el carácter político 
y propagandístico de los mismos. Sin embargo, suponía un retorno a 

9 La Revista de Santander, n.0 extraordinario. Santander, 1930, 
p. 312. 

10 o. c., p. so. 
11 Carta a Benito Madariaga del 16 de junio de 1981 publicada en 

la O. C. Santander ... , p. 68. 

378 



BBMP, LXIV, 1988 CRÓNICA 

los comienzos del año 1923 como primer paso para llegar otra vez a 
la Universidad Internacional. Aquellos cursos los inauguró el Ministro 
de Educación Nacional, Pedro Sainz Rodríguez, quien en 1928 había 
sido profesor en los de la Sociedad Menéndez Pelayo. Los cursos duran 
hasta 1945, con distintos emplazamientos, hasta que fue creada este año 
por Decreto la Universidad Internacional «Menéndez Pelayo», cuyo pri• 
mer rector fue Ciriaco Pérez Bustamante, también profesor en los co­
mienzos. 

La guerra civil supuso para Artigas un duro golpe. Su amigo Manuel 
Llano escribía en aquellos momentos: «Es como si se acercara un mito 
de los cuentos nevados de las noches de invierno, sanguinario, veloz y 
gigantesco, enemigo desvelado de los hombres .. . ». No logró sobreponer· 
se a la muerte de su hijo primogénito en el frente de Teruel. En 1947 
muere también el primer bibliotecario sucesor de Menéndez Pelayo, 
autor de libros sobre Góngora y Menéndez Pelayo y director de la Edi· 
ción Nacional de las Obras Completas del polígrafo santanderino. Le 
sucede por oposición y sugerencia suya su amigo y condiscípulo Enri· 
que Sánchez Reyes, fiel continuador de las directrices del maestro y de 
quien le había sucedido en el cargo. 

Palabras de don Carlos González Echegaray 

Como Presidente de la Sociedad Menéndez Pelayo y debido a su 
personal conocimiento de quien fue durante muchos años su vecino 
de escalera, don Carlos González Echegaray esbozó así la personalidad 
de don Enrique Sánchez Reyes: 

Cuando me invitaron a tomar parte en este acto, y a pesar de que 
ello implicaba hacer desde Madrid un viaje exprofeso, lo acepté con 
verdadero agrado porque consideré que era la manera más apropiada 
para expresar mi gratitud de hoy a dos hombres que me ayudaron a 
mí en un ayer ya muy lejano, tan lejano que se remonta casi al medio 
siglo. 

Vaya por delante, y antes de referirme a Sánchez Reyes, que es el 
tema que me han reservado, que también tengo motivos de gratitud 
y recuerdo para don Miguel Artigas, a quien conocí personalmente 
cuando ya estaba inmovilizado por la enfermedad, pero con el intelecto 
despierto y el corazón abierto para los amigos de Santander y para los 
hijos de sus amigos, como era mi caso, ya que él había tenido una sin· 
cera amistad con mi padre en la Junta Directiva del Ateneo de Santan• 
der, años atrás. Por otra parte también había existido una gran amistad 
entre él y mi tío y padrino Carmelo de Echegaray, Cronista de las Pro­
vincias Vascongadas y uno de los fundadores de la Sociedad Menéndez 
Pelayo. Con don Enrique Sánchez Reyes tuve motivos más próximos y 
duraderos; motivos que podría separar en dos grupos: motivos profe• 

379 



BOLETÍN DE LA BIBLIOTECA 
DE MENÉNDEZ PELA YO 

ESTUDIOS SOBRE 
I 

MENENDEZ PELAYO 
NúMERO EXTRAORDINARIO EN HOMENAJE 

A DON MANUEL REVUELTA SA1'l:UDO 

SOCIEDAD MENÉNDEZ PELAYO 

SANTANDER 

1994 



BOLETÍN DE LA BIBLIOTECA 
DE MENÉNDEZ PELA YO 

ESTUDIOS SOBRE 
I 

MENENDEZ PELAYO 
NúMERO EXTRAORDINARIO EN HOMENAJE 

SOCIEDAD MENÉNDEZ PELA YO 

SANTANDER 

1994 

1 



Depósito Legal: SA. 173-1972 
ISSN 0006-1646 

Artes Gráficas Resma, 1994 
Prolong. Marqués de la Hermida, s/n. 39011 Santander 



1.N:DICE 

CARLOS GONZÁLEZ ECHEGARAY: Presentación ..... . 

CIRIACO MORÓN ARROYO: Biobibliografía de Manuel Revuelta 

ESTUDIOS SOBRE MENÉNDEZ PELAYO 

SOBRE SU OBRA 

IX 

XI 

ANDRÉ BARON: Menéndez Pelayo, forjador de teorías 1 

MODESTO SANEMETERIO CODO: Kant, Menéndez Pelayo y las Cien-
cias del conocimiento . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 61 

MARTA CAMPO.MAR FoRNIELES: Menéndez Pelayo en el conflicto en-
tre tradicionalismo y liberalismo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 109 

ANTONIO SANTOVEÑA SETIÉN: Menéndez Pelayo y el sistema edu-
cativo español . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 135 

BENITO MADARIAGA DE LA CAMPA: Menéndez Pelayo: Evolución de 
su actitud ante el Krausismo ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... 163 

JOAQUÍN GoNZÁLEZ EcHEGARAY: La segunda edición de la Historia 

de los Heterodoxos. Evaluación desde la Arqueología ... . . . 197 

ANTHONY H. CI..ARKE: De Mistral al Abrego: Vientos provenzales en 
la tierruca, a la luz de una pista sugerida por Menéndez Pe-
layo ... ... ... ... .. . ... . .. ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... 215 

SOBRE SU EPISTOLARIO 

CIRIACO MORÓN ARROYO: Menéndez Pelayo y el Hispanismo (desde 
el Epistolario) ... ... ... ... ... .. . ... ... .. . ... ... ..• ... ... 227 

DEMETRIO ESTÉBANEZ CALDERÓN: Realismo y naturalismo en la 
crítica literaria de Menéndez Pela yo .. . . . . . .. ... 263 

ENRIQUE RIVERA DE VENTOSA: La Orden Franciscana en el Epis-

tolario de Menéndez Pela yo . . . . . . . . . .. . . .. . . . . .. . .. . . . 301 

JOSÉ MANUEL GONZÁLEZ HERRÁN: Para el Epistolario de Menéndez 
Pelayo: Cartas de Jesús Muruais ... ... ... ... ... ... ... ... ... 319 

CARLOS GoNZÁLEZ ECHEGARAY: Menéndez Pelayo y la Marquesa de 
Viluma ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... 337 

DAVID TORRES: Una carta olvidada de Menéndez Pelayo ... ... ... 355 

V 



:fNDICE BBMP 

SOBRE SU BIBLIOTECA 

XAVIER AGENJO: Menéndez Pelayo y el estudio de la imprenta en 
Santander: papeletas inéditas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 359 

VALENTÍN MORENO GALLEGO: Ediciones de Luis Vives en la Biblio-
teca de Menéndez Pelayo ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... 415 

GERMÁN VEGA GARCÍA-LUENGOS: Teatro español en la Biblioteca de 
Menéndez Pelayo: Piezas impresas en colecciones dramá-
ticas o misceláneas durante los siglos XVI, XVll y XV!ll. 445 

ANDRÉS DEL REY SAYAGUÉS -ROSA FERNÁNDEZ LERA: Corresponden-
cia del fondo Cañete en la Biblioteca de Menéndez Pelayo . . . 487 

RAFAEL GóMEZ DE TUDANCA: Enrique Menéndez Pelayo: Dos so-
netos inéditos. - Gerardo Diego: Elegía a Enrique Menén-
dez (con facsímiles) . .. . . . .. . ... . .. . .. .. . .. . ... . .. .. . . .. . .. 553 

VI 



MENÉNDEZ PELAYO: EVOLUCIÓN DE SU ACTITUD 

ANTE EL KRAUSISMO 

BENITO MADARIAGA DE LA CAMPA 

Ya desde joven y a lo largo de su vida mostró Marcelino 
Menéndez Pelayo una animadversión hacia el krausismo, sen­
timiento puesto de manifiesto a través de múltiples polémicas 
y de las opiniones sobre este movimiento filosófico que apa­
recen en algunas de sus cartas y de sus obras. La reciente pu­
blicación de su Epistolario permite valorar mejor el criterio 
que le merecieron desde la intimidad aquellos hombres y el 
carácter de la filosofía krausista.1 Los estudios escritos des­
pués de su muerte sobre el krauso-instituacionismo contienen, 
salvo algunos trabajos objetivos y desapasionados, un amplio 
abanico de juicios, tanto de justificación y alabanza como 
de condena, pero todavía se hace necesario profundizar en 
algunos aspectos de las relaciones que mantuvo con este grupo 
intelectual y hasta dónde llegó el conocimiento de su filosofía. 
Este es el tema que, por parecernos importante, nos propone-

1 Marcelino Menéndez Pelayo , Epistolario. Edición al cuidado de 
Manuel Revuelta Sañudo (Madrid: Fundación Universitaria Espafiola, 
1982-1991) 23 volúmenes. Todas las citas se harán por esta edición (E) 
indicando el volumen y página. Igualmente utilizamos las siguientes 
siglas y abreviaturas: CE = La Ciencia Espafí.ola; HH = Historia de 
los heterodoxos españoles; HIE = Historia de las ideas estéticas en 
Espmia; MP = M. Menéndez Pclayo, y BBMP = Bol. de la Biblioteca 
de Menéndez Pelayo. 

163 



B ENITO MADARIAGA DE LA CAMPA ll8.\1P 

mos esbozar a través de la consulta del archivo epistolar y del 
inventario de los autores existentes en su Biblioteca, para co­
nocer, de esta manera, los libros krauso-institucionistas que le 
interesaron y aquellos que contienen dedicatorias. 

Los biógrafos y estudiosos de la obra del santanderino, 
consideran que hubo, al menos, dos etapas en su vida y que la 
primera, de «ardor juvenil» y de carácter polemista, se fue atem­
perando con los años hasta el punto de ofrecer una actitud 
más objetiva y conciliadora respecto a determinads ideas y 
personas. Es durante la época inicial cuando mantiene la con­
troversia con Manuel de la Revilla (1874) y luego sobre la 
ciencia española (1876-1877); contiende, una vez más, en San­
tander a través de la prensa con el escritor y gobernador en va­
rias provincias Juan Angel Gavica y Echezábal (1846-1879) ,2 

con motivo del retrato de un krausista que, con el título de 
«Un sabio», había escrito José María de Pereda en Tipos tras­
humantes (1877). Finalmente, publica en 1882 el último volu­
men de su Historia de los heterodoxos españoles, obra en la 
que incluye a las principales figuras de la plana mayor krausis­
ta. Pero no siempre fue así y, aunque en realidad nunca com­
partió sus ideas ni pactó con los discípulos y continuadores de 
Sanz del Río, llegó a reconocer su honradez y también su in­
fluencia en el despertar de la inquietud filosófica en España 
en unos momentos en que, prácticamente, era inexistente en los 
ámbitos intelectuales y universitarios. Aquel antagonismo fue 
muy precoz y se remonta a la época de estudiante. Tenía ori­
gen en su formación conservadora en el seno de una familia 
católica y en el marco de unas amistades en las que prevalecía 
el pensamiento tradicional propio de la derecha burguesa, así 

2 Sobre Ángel Gavica , ver El Eco Montañés del 22 de mayo de 
1879 y su artículo costumbr ista «Las niñas, las mamás y los indianos» 
y el poema festivo «Recuerdos», en El Montañés, Almanaque para 1867 
(Zaragoza, 1866), pp. 43-48 y 79-80. Ver, igualmente, «La nueva contri­
bución», El Montañés. Almanaque J,iterario para 1868 (Santander , 1867), 
pp. 29-34. A su muerte se abrió una suscripción para levantarle un mau­
soleo. Ver, al respec to, El Aviso de Santander del 29 de mayo y del 25 
de septiembre de 1879, pp. 6 y 2. 

164 



1994 MENÉNDEZ P ELJ\YO ANTE EL KRAUSJSMü 

como en una oposición política, religiosa e intelectual a la filo­
sofía krausista, que le parecía confusa y extraña al pueblo 
español, aparte de peligrosa para la juventud, entre la que 
tuvo numerosos partidarios y simpatizantes. 

No fue siempre el escritor santanderino justo y objetivo 
a la hora de valorar a los krausistas y a sus continuadores los 
institucionistas. A los primeros los calificó de «sectarios» y 
«fanáticos», comparándolos con una «logia», una «tribu», un 
«círculo de alumbrados» (HH, VI, p. 385), y a los segundos, 
representados en la persona de Francisco Giner de los Ríos, los 
consideró «pedagogos insufribles» (E, VIII, pp. 56-7). De poco 
valió que amigos suyos y hombres de prestigio, como Juan 
Valera o Leopoldo Alas, abogaran en favor de ellos. Tampoco 
su simpatía hacia Augusto González de Linares y Rafael Alta­
mira sirvió para modificar unos criterios muy arraigados en su 
personalidad. 

Valoraciones antikrausistas 

Cuando Menéndez Pelayo se refiere a Krause, sus juicios 
no son en conjunto acertados y le estudia más en función de su 
arraigo e influencia en España que por su valor filosófico, 
que no le merece una especial estimación; por ello alude a su 
«flaqueza intelectual» y dice que algunas de sus interpreta­
ciones filosóficas le parecen más propias de un «iluminado 
vulgar que de un espíritu científico» (HIE, IV, 268). 

Ya en los Heterodoxos le había estimado un filósofo de 
segundo orden, juzgándole «un teósofo, un iluminado terní­
simo, humanitario y sentimental, a quien los filósofos trascen­
dentales de raza miraron siempre con cierta desdeñosa supe­
rioridad, considerándole como filósofo de logias, como propa­
gandista francmasónico, como metafísico de institutrices, en 
suma, como un charlatán de la alta ciencia que la humillaba 
a fines inmediatos y no teoréticos» (pp. 375-376). 

En su Biblioteca se conservan los siguientes libros de Karl 
Christian Friedrich Krause: Ideal de la Humanidad para la 

165 



BENITO MADARIAGA DE LA CAMPA BB.\IP 

vida (Madrid, 1860), versión de Julián Sanz del Río, y Com­
pendio de Estética, traducido y anotado por Francisco Giner 
(Madrid, 1883).3 Su conocimiento de Krause le llega, pues, en 
parte, a través de estos autores españoles y, por supuesto, no 
le gusta ni le concede una alta categoría científica, excepto 
entre juristas y pedagogos. Es su amigo y condiscípulo Leo­
poldo Alas el que insiste en este aspecto y le escribe al res­
pecto: «Del Krause del que yo me atrevo a responder es del 
Krause filósofo del Derecho, y en este punto creo que se equi­
voca usted al negarle toda influencia actual» (E, IX, 134-139). 
A continuación, le dice que lo confirma Schofel, en el que se 
nota el valor que concede a este filósofo. Lo mismo opinaba 
Francisco Giner, en la introducción a la citada traducción del 
Compendio, al afirmar: «Es uno de los hombres que más hon­
damente han removido en estos tiempos nuestro petrificado 
espíritu nacional y ejercido más poderoso influjo en su cul­
tura y sus manifestaciones» (p. XI). 

No fue Sanz del Río el único ni el primero que admiró la 
filosofía alemana, dada a conocer entre nosotros por Balmes, 
corno ya advirtió Menéndez Pelayo, y en el caso de Krause, 
principalmente a través de su discípulo H. Ahrens, autor tra­
ducido al español en 1851 por Ruperto Navarro Zamorano. 
Ya de 1836 a 1838 se había editado en París Cours de philoso­
phie de H. Ahrens y en Bruselas, Cours de Droit naturel, del 
mismo autor, en 1838, obras que circularon y se leyeron en 
España. El Ateneo de Madrid fue centro de difusión desde el 
que varios autores se refirieron a la filosofía española y euro­
pea. Así, durante su permanencia en Madrid, Tomás García 
Luna se encargó de la cátedra de Filosofía en la referida ins­
titución, y pronunció un ciclo de conferencias que luego fueron 
publicadas con el título de Lecciones de Filosofía Ecléctica 
(1843). En la Biblioteca de don Marcelino se hallan los dos vo-

3 En la Biblioteca de MP existe también el libro de Johann Hein­
rich Krause, Platina oder die Kostüme des Haupthaares bei den Vol­
kern der alten Welt (Leipzig, 1858), que está sin abrir, excepto en las 
cuatro primeras páginas del prólogo. 

166 



1994 MENÉNDEZ PELAYO ANTE EL KRAUSISMO 

lúmenes, regalo de su tío Juan Pelayo, y Gramática general o 
filosofía del lenguaje (1845), remitido por el propio autor con 
una dedicatoria. Luis Vidart 4 cita de Sanz del Río el libro 
Lecciones sobre el sistema de la filosofía analítica (1850), cuya 
segunda edición dice que se publicó ampliada, diez años más 
tarde, con el título Sistema de la Filosofía. Metafísica. Prime­
ra Parte. Análisis. En 1854 escribió también tres artículos so­
bre filosofía en Revista Española de Ambos Mundos (1854), 
uno de ellos con las biografías comparadas de Kant y Krause. 
Otro de los conferenciantes fue Nicolás María Rivero, que en 
1850 pronunció un ciclo de lecciones en el Ateneo sobre 
la filosofía moderna, ocasionando una fuerte polémica y el 
descontento de algunos socios por la interpretación que ofre­
ció desde el punto de vista político y religioso. Igualmente, 
Manuel Ascensión Berzosa había realizado en este mismo lugar 
una exposición, en 1857, de los sistemas filosóficos alemanes, 
preferentemente de Kant, conferencias que se publicaron en 
la Revista de Instrucción Pública. Al mismo tiempo, las doctri­
nas krausistas se propagaron a través del Círculo filosófico 
que se reunía en casa de Santos Lerín y en tertulias masónicas. 
llegando principalmente a los lectores españoles a través de las 
obras de G. Tiberghien, H. Leonhardi, Carl Roeder o Amiel, 
con gran parte de los cuales mantuvo correspondencia Sanz del 
Río.5 

En esos momentos las teorías filosóficas existentes en 
España eran, según Luis Vidart, el eclecticismo, la filosofía 
católica o espiritualismo, la escuela hegeliana, el armonismo 

4 Luis Vidart, La Filosofía Española. Indicaciones bibliográficas 
(Madrid, 1866). El ejemplar de MP tiene interesantes anotaciones com­
plementarias de su puño y letra. Vidart le envió su libro La historia 
literaria de España (1877) con esta dedicatoria: «A Marcelino Menéndez 
Pelayo, que es un dolor que la calidad de su pensamiento no valga tan­
to como la cantidad de su ciencia. Su verdadero amigo, a pesar de todo, 
Luis Vidart». 

s Enrique M. Ureña, Cincuenta cartas inéditas entre Sanz del Río 
y krausistas alemanes (1844-1869), Madrid: UPCO, 1993. 

167 



BENfTO MAD.\RI.\GA DE LA C.\l\lPA BB.\1P 

krausista y el materialismo, con destacados representantes en 
cada una de ellas. 

Todavía fue más severo Menéndez Pelayo en sus juicios 
sobre Julián Sanz del Río, al que dedicó un amplio comentario 
en los Heterodoxos (pp. 366-392). El haberse ocupado de él se 
debe a Gumersindo Laverde, quien se lo sugiere repetidamente 
(E, I, 123 y 327). Menéndez Pelayo le solicita, a su vez, el plan 
de los dos capítulos referentes a Sanz del Río y el Krausismo 
(E, I, 358). 

Aun confesando que sólo conoce «muy someramente» la 
vida de Sanz del Río, Laverde se atreve el 9 de diciembre de 
1875 a enviarle «un bosquejo si bien incompleto». A don Mar­
celino le parece adecuado y le responde que resulta «muy a 
propósito» para su plan, salvo alguna corrección que hace en 
las notas enviadas. 

Laverde y Sanz del Río 

Las relaciones entre Laverde y Sanz del Río se remonta­
ban a la época en que el primero colaboraba con los krausis­
tas y, como escribe André Baron, «no tuvo en una primera fase 
reparo en recibir cargos oficiales en la enseñanza de parte de 
los ministerios procedentes de la septembrina» (BBMP, 1972, 
109). En 1872 este mentor de Menéndez Pelayo había trabajado 
en el Ministerio de Fomento cuando era rector de la Universi- • 
dad de Madrid Fernando de Castro y, según refiere Baron, antes 
de aceptar el puesto consultó al P. Ceferino González «la legi­
timidad moral de semejante participación» (pp. 109-110). 

A lo largo de su vida mantuvo correspondencia amistosa 
con algunos de los hombres más destacados del krausismo, 
como Nicolás Salmerón, Juan Uña, director entonces de La 
Enseñanza, y Sanz del Río. La relación epistolar con éste 
abarca de 1857 a 1859 y se conservan las cartas de contes­
tación del filósofo de Illescas en las que se advierte su carácter 
moralista y enfermizo. Más tarde, gran parte del epistolario de 

168 



1994 MENÉKDEZ P ELAYO ANTE EL KRAUSISMO 

Laverde pasó por donación, con sus papeles, a la Biblioteca de 
Menéndez Pelayo, donde actualmente se conserva.6 

El año anterior a la primera carta, Laverde había man­
tenido una polémica por medio de un artículo (Revista Univer­
sitaria, n.º 12, 30-XII, 1856), en el que sustentaba la necesidad 
de crear una Academia de Filosofía española como instrumen­
to adecuado para poner armonía en nuestra Instrucción Públi­
ca y relacionar la tradición nacional con la universal en conso­
nancia con la razón y la fe. En esta polémica precursora de la 
referida a la ciencia española, según Pérez Vidal,7 intervino 
Juan Miguel Sánchez de la Campa, catedrático del Instituto 
de Cáceres, que negaba la presencia entre nosotros de un pen­
samiento filosófico nacional y únicamente admitía opiniones 
dispares y, en algún caso, valiosas (Rev. Jnstr. Públ. 18-IV-1857). 
Participó, en último término, Nicomedes Martín Mateas, di­
rector del Instituto Industrial de Béjar, espiritualista y parti­
dario de la doctrina de Bordas Demoulin, que defendió en el 
debate la existencia indudable de algunos filósofos españoles 
de especial relevancia y daba la razón a Laverde en el respeto 
que se debía a la tradición española.ª Los tres estaban intere­
sados entonces en el estudio y fomento de la Filosofía en Es­
paña, así como en mejorar la organización de la Instrucción 
Pública, que, a juicio de Laverde, no descansaba sobre seguro. 
El tema de la aportación cultural y científica de España estaba 

6 Las seis cartas inéditas que existen en la Biblioteca dirigidas a • 
Laverde por Sanz del Río, dos corresponden a 1857, otras dos a 1858 y 
dos también a 1859. 

1 José Pérez Vidal, «Anticipo de la polémica sobre la ciencia es­
pañola», I-lispania, t. 41 (1981) 47-60. La polémica entre Sánchez de la 
Campa y N. Martín Mateos aparece en el Apéndice del libro de G. La­
verde: Ensayos críticos sobre Filosofía, Literatura e Instrucción Pú­
blica (Lugo: Soto Freiro, 1868) 487-494. 

8 Nicomedes Martín Mateos publicó los siguientes libros existentes 
en la Biblioteca de MP: El espiritualismo, Curso de Filosofía, t. I (Ma­
drid, 1861) y t. 11, III y IV (Madrid, 1862) itero Cartas filosóficas a D. 
Ramón de Campoamor en contestación a su obra de «Lo absoluto» (Bé­
jar, 1866) y ¡Gloria a dos sabios! Meditaciones filosóficas acerca de la 
vida y muerte de Sócrates y Bordas Demoulin (Madrid, 1905). 

169 



BENITO MADARIAGA DE Lt\ CAMPA DBMP 

de actualidad, una vez más, y con su opinión se hallaban com­
prometidos otros autores, como Eduardo Rute, Juan Va­
lera, Luis Vidart y el propio Sanz del Río. Ya muerto éste, 
Campoamor invitó a Martín Mateas a escribir un libro sobre 
«La crítica de Krause», que parece no llegó a realizar, al no 
tener más información del filósofo alemán que los libros de 
Sanz del Río.9 

Desde Valladolid Laverde solicitó del filósofo krausista, 
en 1857, su opinión sobre la creación de una Revista de 
Filosofía por la que estaba muy interesado. En su contesta­
ción éste le disuade y le hace ver la poca permanencia de algu­
nas publicadas anteriormente, debido a los costos y a que una 
revista debía ser «obra común de los profesores». En este 
sentido, le explica cómo el año anterior intentó un caso análo­
go y, a pesar de contar con el apoyo del Ministerio y del «patro­
nato moral de la Universidad», renunció al proyecto tras cua­
tro meses de brega.10 Don Julián veía con pesimismo el impul­
so y desarrollo que se debía dar a la Filosofía en España ya 
que le parecía que el gobierno no pensaba promover en la 
nueva Ley estudios filosóficos ni crear cátedras superiores de 
dicha disciplina.11 Sin embargo, en su Diario anotó al año si­
guiente el proyecto de fundar una Revista mensual con Cas­
telar, Canalejas y otros discípulos suyos (p. 243). 

Todavía insistió Laverde en este propósito de la creación 
de una Revista en una carta dirigida a Francisco M. Tubino 
(12-XI-1866, BMP) y, más tarde, al publicar en 1868 su libro, 
formado por una selección de artículos, titulado Ensayos crí­
ticos sobre Filosofía, Literatura e Instrucción Pública españo­
las, en el que menciona a un conjunto de personas destacadas 
en la ciencia española, tal como lo había hecho anteriormente 
Luis Vidart. En el capítulo «El plan de estudios y la historia 

9 Carta inédita de N. Martín Mateos a Gumersindo Lavcrde (24-VI-
1870). Archivo BMP. 

10 Carta inédita de S,mz del Río de 1857. BMP. 
11 Carta inédita del 7 de septiembre de 1857, diferente de la ante­

rior, BMP. 

170 



1994 M ENÉNDCZ P EL.~YO \NH EL KRAUSI~\•O 

intelectual de España», hace una relación y valoración de nues­
tros filósofos, teólogos, matemáticos, físicos y cosmógrafos. 

Cuando Vidart preparaba su libro, Laverde le envió datos 
sobre el pasado y presente de la ciencia nacional y le ofreció 
abundantes referencias bibliográficas sobre la Filosofía espa­
ñola (Carta 8-IV-1866, BMP), que no aceptó, en este último 
caso, alegando estar ya en tratos para la impresión del libro y 
no querer extenderse en el número de páginas, ya que lo edita­
ba por su cuenta. Sin embargo, sí le pidió a don Gumersindo 
reiteradamente un prólogo, introducción histórica o juicio crí­
tico para poner al frente, pero éste se disculpó y le propuso 
que se lo hiciera Juan Valera. Al fin, se limitó a escribir 
un extenso artículo sobre la obra, que publicó en 1867 en La 
Abeja Montaiiesa, lo que le sirvió para exponer sus opiniones 
y completar las lagunas existentes de los autores españoles 
citados en ella.12 En el artículo dice del libro <le su compañero, 
con excesiva ponderación, que es «una verdadera historia de 
la filosofía española» (p. 330). 

En la Biblioteca de MP se conservan algunos diccionarios 
y repertorios bibliográficos que parece seguro utilizó a la hora 
de publicar el tercer tomo de La ciencia española, con la rela­
ción de autores destacados en ciencias y humanidades, como 
son los de Nicolás Antonio (1672-1696), Santos Díez González 
(1786), Braulio Antón Ramírez (1865) o José Almirante (1876).13 

Un antecedente de la polémica menéndezpelayina tuvo lu­
gar en la revista El Censor en 1786 con motivo de la pregunta 

12 «La Filosofía española. Indicaciones bibliográficas, por Luis 
Vidart ... », en G. Laverde, o. c., pp. 328-392. Et ejemplar de la Biblioteca 
está anotado y subrayado por MP. 

13 Nicolás Antonio, Bibliotheca Hispana Nova sive Hispanorurn 
Scriptorum qui ab anno MD ad MDCLXXXIV floruere Noticia (Matriti: 
P. de !barra, 1783) 2 tomos; Santos Díez González, Tabla o breve rela­
ción apologética del mérito de los espafwles en las ciencias, las artes y 
lodos lo:; demds objetos dignos de una nación sabia y culta (Madrid: 
Blas Román, 1786); Braulio Antón Ramírez, Diccionario de Bibliografía 
Agronómica ... seguido de un Indice de autores )' traductores (Madrid: 
Rivadeneyra, 1865) y José Almirante, Bibliograjía militar de España 
(Madrid: Tel10, 1876). 

171 



BE'.'l l"fO MADARIAG 0\ or. l.,\ CAMPA BBi\lP 

formulada por Masson de Morvilliers: ¿Qué se debe a Espa­
ña? Pero es menos conocida la que sostuvieron en esta revista 
(El Censor, Discurso CXIII) los abogados Luis García del Ca­
ñuela y Luis Marcelino Pereira por una parte, en la que man­
tenían, sin figurar sus nombres, la pobre aportación española 
y que era un disparate pensar que habíamos tenido tantos y 
tan excelentes teólogos, críticos, políticos, economistas, etc., 
«como en todas o en cada una de las demás naciones de Euro­
pa» (pp. 844-845).14 Opinaban que la decadencia española se 
hízo patente a finales del siglo XVII y a partir de entonces las 
otras naciones se enriquecieron a costa de nuestra debilidad, 
como ocurrió, por ejemplo, con la explotación de la raza meri­
na, la minería, el aceite y otros productos. Contestó a este Dis­
curso de El Censor, Patricio Redondo, pseudónimo del presbí­
tero y censurador de comedias Santos Díez González, con otro 
artículo («Carta al corresponsal del Censor sobre el Discurso 
CXIII», pp. 1-61) en el que recusaba cada una de las proposi­
ciones de los autores. La polémica continuó y , de manera anó­
nima, la citada revista (Discurso CXIX, pp. 965-980) replicó 
a Redondo en forma de carta en un tono irónico y de chanza. 
Volvió El Censor, una vez más, a tratar el tema en el Discurso 
CXX («Carta al corresponsal del Censor», pp. 981-999). En este 
último se lamenta el autor de «que pudiendo ser sabios, y más 
sabios que los pueblos más sabios, seamos no obstante más 
ignorantes que ellos; que pudiendo ser más ricos, seamos más 
pobres; que pudiendo ser más poderosos, seamos más débi­
les» (p. 985). Nuevamente replicó con «Extracto de un Dis­
curso de D. Patricio Redondo, sobre El Censor núm. CXX 
cuyo lema infernal es su voz» (1786, pp. 1-8), donde se queja 
del tono empleado por el periódico y las acusaciones calum­
niosas dirigidas contra su persona. La polémica, aunque fue du­
ra y mantenida entre ilustrados afrancesados y figuras del clero 
como Santos Díez o el P . Parra, no tuvo la importancia y la 
altura de la sostenida por Menéndez Pelayo. De manera anóni-

14 Los textos de la polémica están en un volumen encuadernado 
en la BMP con el título Papeles varios y las signaturas 7379 y 7384. 

172 



1994 MENÉNDEZ PEL\YO .~NTE EL KRAUs1s,10 

ma siguió la discusión con el Discurso CXXI (pp. 1001-1039), 
donde el periódico le hace ver a Redondo que no está avergon­
zado ni arrepentido de las proposiciones defendidas sobre la 
pobre aportación española a la ciencia europea. Todavía otros 
dos autores van a intervenir, siempre de una manera anónima: 
el agustino Pedro Centeno, editor de El Apologista Universal 
(n.º V, pp. 73-102), defendiendo El Censor, y el monje be­
nedictino P. Parra con una contrarréplica titulada «Carta gra­
tulatoria de un cliente al Apologista Universal» (pp. I-XXIII). 
Un último folleto de Patricio Redondo, Entrada pública del 
coche de las ciencias en Madrid en cuya relación se hace me­
moria de diferentes libros nuevos, puso fin a este curioso debate 
precursor del que mantendrán en el siglo siguiente hombres 
eruditos como Menéndez Pelayo, Revilla o Perojo. El polígra­
fo santanderino no aludió a ella, a pesar de que tenía coleccio­
nados los diferentes debates de la discusión.15 

Pues bien, tras una correspondencia y trato afable, la 
amistad entre Laverde y Sanz del Río parecía sincera al estar 
ambos interesados, como dice Marta Campomar,16 en el mismo 
proyecto de renovar la filosofía de su tiempo y reestructurar 
la ciencia y la educación en España, aunque utilizaran para 
ello trayectorias diferentes. En una de sus cartas a Sanz del 
Río, le decía Laverde: «Leo con mucho gusto sus artículos 
filosóficos en La Revista y no dejaré de manifestarle con fran­
queza mis dificultades, siquiera sean de poca importancia. ¡Fe­
liz yo si pudiera consagrar a tales estudios todas mis horas! 
Pero, qué quiere V., no a todos nos es dado seguir nuestra vo­
cación. Daría cualquier cosa por leer en compañía de V. las 
grandes obras de los Filósofos y analizarlas bajo su direc-

1s MP se refiere en los Heterodoxos, V, p. 312, a El Censor y a 
Cañuela, cuyas ideas considera impías y antiespañolas, pero no reco­
gió esta polémica en La Ciencia Española. 

16 Marta M. Campomar, «Menéndez Pelayo y los problemas del 
intelectual católico de la Restauración», en Menéndez Pelayo, hacia una 
nueva imagen (Santander: Soc. Menéndez Pelayo, 1983) 82. 

173 



BENITO MAílARIAGA UE L\ CAMPA UIIMP 

ción! »_17 Nada hubiera hecho pensar entonces en un cambio de 
actitud de este hombre que, ya muerto Sanz del Río, incita a 
Menéndez Pelayo a combatir a los que llama «endiablados krau­
sistas» (E, 13-X-1876), especialmente al que había cosiderado 
primero su amigo y maestro. Ello no es extraño si tenemos en 
cuenta la diferencia de carácter de ambos personajes y el daño 
que Laverde hizo, incluso, al propio MP, sugiriéndole la polé­
mica y la inclusión en los Heterodoxos de personas contem­
poráneas que habían ya muerto y con las que discrepaba en el 
aspecto religioso.18 Hombre culto, erudito, extraordinario lec­
tor y con tiempo para la indagación bibliográfica, estaba cons­
titucionalmente, pese a su enfermedad, mejor dotado que Sanz 
del Río, si bien lo que éste tenía de débil, modesto y sociable 
era en Laverde oportunismo y pobreza afectiva. Juan Valera 
le define, espiritualmente, como fervoroso y sincero católico, 
algo ecléctico en filosofía y conservador en literatura19 y Me­
néndez Pelayo, en su carta al director de La España, con mo­
tivo de la polémica de la ciencia española, alude a Laverde 
en términos exagerados en cuanto a sus dotes intelectuales y 
humanas (CE, II, p. 68). Tanto Valera como Vidart desta­
caron su celo y perseverancia en rescatar nuestro pasado filo­
sófico y científico. Aparte del deseo de reconocer nuestra apor­
tación al acervo cultural y científico de Europa, existía en él 
un rechazo a la importación de corrientes filosóficas extran­
jeras consideradas heterodoxas, como era el caso del krau­
sismo. 

Sanz del Río era 21 años mayor que Laverde. Desde niño 
mostró un carácter piadoso, que reconoce el propio Menéndez 
Pelayo. Este sentimento le acompañará toda la vida, aunque 
después sufre una mutación originada fundamentalmente por 

1, Carta de Laverde sin fecha, en Sam. del Río, Documentos, Dia­
rios y Epistolario, Introducción de Pablo de Azcárate (Madrid: Tecnos, 
1969) 375. 

1s Benito Madariaga, «La figura contradictoria de Gumersindo La­
verde», Librería, n.0 31, Santander (1987) 15-22. 

19 Prólogo de Juan Valera al libro de G. Laverde, o. c., p. XX. 

174 



1994 MENÉNDEZ PELAYO ANTE EL KRAUS:S.\• '.l 

el conocimiento de la filosofía de Krause y la condena de sus 
traducciones del filósofo alemán. En 1857 le escribía a Laver­
de: «( ... ) para ser filósofo hoy y para hacer algún bien como 
tal, es menester ser muy religioso, de la manera que es digna 
del hombre, y la única verdadera».20 La vida de Sanz del Río 
fue breve, austera y llena de contrariedades. Incluso careció 
de buena salud. Quizá sus años más felices fueron los de su 
niñez, los pasados en Alemania y los primeros de su matrimo­
nio, contraído en 1856. Es entonces un hombre con entusiasmo, 
reflexivo, trabajador, minucioso y con grandes proyectos. La 
nota predominante de su carácter es la gran capacidad de so­
ciabilidad. Pero en los años posteriores cambia su vida por des­
gracias familiares, como el que nazca muerto su único hijo en 
1857, y a causa de los ataques a sus escritos y explicaciones, in­
fluyendo necesariamente en su estado de ánimo, lo que se ad­
vierte hasta en la variación de la letra. 

En agosto de 1858 pronuncia el discurso inaugural en la 
Universidad, cuyo contenido le acarrea los ataques del grupo 
neocatólico representado por el catedrático integrista Juan 
Manuel Ortí y Lara. Las acusaciones contra él disgustan pro­
fundamente a este hombre tímido, débil, que no tiene fuerza 
ni vigor instintivos, aunque sigue siendo una persona modesta, 
constante y generosa, pero incapaz, en esos momentos, de un 
trabajo intelectual continuado.21 

Su lección inaugural del curso académico 1857-58 en la 
Universidad Central todavía no estaba acabado el 7 de sep­
tiembre de 1857 en que, al respecto, le dice a Laverde «que tiene 
algo de oficial» y que necesita consultar para su elaboración 
la nueva Ley de Instrucción Pública.22 Un ejemplar figura en la 
Biblioteca de don Marcelino, quien alude en los Heterodoxos 

20 Carta citada en la nota 18. 
21 El estudio grafológico de Sanz del Río ofrece el mayor interés, 

debido, como ya ha apuntado el profesor Ureña, a las variaciones de su 
caligrafía. El Basilisco, n.0 12 (1992), nota 122. 

n Carta inédita de Sam: del Río del 7 de septiembre de 1857, BMP. 

175 



BEKITO MADARIAGA DE L,\ CAMPA BB\IP 

a «la dulzura cautelosa y persuasiva» de este discurso «tan 
capciosamente preparado» (HH, VI, 374). En 1858 su mujer, 
Manuela Jiménez, contrae una gravísima enfermedad y él mis­
mo se siente muy mal y le es imposible escribir más de media 
docena de líneas a Laverde: «Continúo al cabo de diez días de 
interrupción en los que mi enfermedad se ha agravado».23 

En otra carta a Laverde de 1858 le manifiesta el afecto 
que siente hacia su compañero Martín Mateas, al ponerse de su 
parte en la polémica sustentada contra su Discurso por el dia­
rio carlista La Esperanza. En ella hace referencia a las lecciones 
sobre filosofía que imparte a algunos discípulos los domingos 
y, aunque reconoce que son pocos y las da en contadas oca­
siones, dice que adelanta en la enseñanza con paso seguro, 
aunque lento.24 Sin embargo, en las que ofrece al año siguiente 
en la Universidad, sólo tiene siete alumnos de los que «no asiste 
de hecho ninguno». En esta carta le comenta: «Yo también 
he hecho algo semejante al trabajo del Sr. Mateas (Sistema 
de la Filosofía analítica: 24 lecciones = Sistema de la Filosofía 
sintética: 12 lecciones); después de un principio desgraciado 
de publicación, en que yo me censuré a mi mismo, no está 
dormido entre los Mss., y cuando vuelva a poner la mano en el, 
podrá ser algún tanto util [,] verdad es que en mi espíritu 
no lo pierdo de vista, y hago recientemente la comparación en­
tre las ideas reinantes entre nosotros y las del libro, lo cual 
da ocasión frecuente a precisar ideas, a ampliaciones, notas y 
demás. El pensamiento fundamental es el de Krause; la com­
posición y exposición la voy haciendo mía y acomodada a mi 
pueblo sucesivamente. A su tiempo madurará el fruto si Dios 
nos da vida y buen ánimo».25 En febrero de ese año muere su 
mujer. Cuando en el verano acude al balneario de Liérganes, 
en la provincia de Santander, está roto y acobardado. Aquí 
pasa 23 días con objeto de poner remedio a sus trastornos 

23 Carta inédita de Sanz del Río del 17 de abril de 1858, BMP. 
24 Carta inédita sin indicar el mes de 1858, diferente a la anterior. 

BMP. 
2s Ibídem. 

176 



1994 MENÉNDEZ PELAYO ._NTE EL KRAUSIS\10 

neurovegetativos y reumáticos que se manifestaban con ansie­
dad, insomnio, dificultades digestivas y dolores articulares. En 
su Diario anota: «Debilidad sensible en el sistema nervioso 
que me impide un trabajo seguido. Humor triste e impaciente 
a veces» (p. 253). Las crisis de melancolía, como se sabe, fueron 
en él ya frecuentes cuando residía en Alemania y bajo sus 
efectos escribe la introducción y comentarios al libro de Krau­
se, Ideal de la Humanidad para la vida, que aparece en 1860. Re­
cientemente, Enrique Martínez Ureña ha demostrado que la 
versión la tenía terminada en 1851 y tal como se publicó no es 
«una acomodación original a España» de la obra alemana (Urbild 
der Mensclzheit) sino que «el texto principal del Ideal constitu­
ye una traducción de dos cosas publicadas por Krause en el Tag­
blatt: un artículo corto («Menschheitbund»), y un tratado más 
largo («Entfaltung» ... ) que Krause iba publicando por entregas 
y cuya publicación quedó truncada al suspenderse la revista».26 

En el prólogo Sanz del Río no indica de una manera clara su 
auténtica contribución original, como señala Ureña. Por un 
lado dice que leyendo atentamente el Ideal de Krause «escri­
bía yo al paso, y sobre lo más importante de aquélla algunos 
resúmenes y consideraciones que, nacidas a la vez del sentido 
del autor y de mi propio modo de pensar concertaban a mi 
parecer con el carácter y necesidades morales de mi pueblo». 
En el mejor de los casos podrían entenderse, de este modo, 
tanto la mayoría de las notas del libro y su criterio de selec­
ción de los textos, que eso sí es suyo, como, posiblemente, la 
introducción, de la que sospecha también Ureña que pudiera 
ser una traducción. Más adelante sigue diciendo que ha «orde­
nado después y completado aquel estudio si completo puede 
llamarse». De nuevo siembra la confusión, ya que aclara a me-

26 Enrique M. Ureña, «Más sobre el fraude de Sanz del Río: las 
dos versiones del I deal de la Humanidad (1851, 1860) y su original a le­
mán, El Basilisco, n.0 12 (1992) 91. Ver, igualmente, Enrique M. Ureña, 
José Luis Femández Fernández y Johannes Seidel, «El Ideal de la Hu­
manidad» de Sanz del Río y su original alemán. Textos comparados con 
una introducción (Madrid: Universidad Pontificia de Comillas, 1992). 

177 



B ENITO MADARIAGA DE LA CAMPA BBMP 

dias lo de completo, diciendo que «se limita a exponer sin el 
enlace ni la deducción interna científica algunas leyes funda­
mentales de la vida». ¿ Se refiere a la inclusión en el libro de 
los dos textos de la citada revista de Krause sin un análisis 
de los mismos? Añade luego que esas leyes de la vida apro­
ximadas a los hechos históricos pudieran tener algún valor 
«aun sin razonar sistemáticamente estas leyes». Finalmente, 
continúa con la misma ambigüedad: «Está fuera de nuestra 
intención, dirigida hoy más a edificar que a discutir, el traer a 
detenido examen los principios que fueron base de aquellos 
ensayos» (p. XII). Oculta, pues, las fuentes de donde proce­
dían los dos textos del libro y no concuerda su contenido 
con el título del mismo, al no ser ni una traducción ni una 
acomodación del citado Ideal de la Humanidad de Krause. 
Tal vez, siguiendo la argumentación de Ureña, la traducción 
del filósofo krausista, por su contenido, pudiera mejor haberse 
titulado Alianza de la Humanidad. Donde Sanz del Río no dice 
la verdad es en la carta dirigida a Francisco de Paula Canale­
jas, en la que afirma: «la exposición es mía, y no hay original 
alemán ni no alemán de donde se haya traducido».27 

El descubrimiento de tal ocultación resulta interesante y 
esclarecedor para futuras interpretaciones del krausismo, co­
mo opina el ya citado autor, y ello no invalida la importancia 
que va a tener la traducción de Sanz del Río como difusora 
de este movimiento filosófico en España y también por generar 
personalmente con sus enseñanzas un grupo adicto a esta filo­
sofía que, como es sabido, tuvo una gran trascendencia en el 
resurgir pedagógico e intelectual de nuestro país. Luis Vidart 
(p. 215) lo corroboraba en 1866 con estas palabras: «Han con­
tribuido no poco a esta renovación de nuestra historia cientí­
fica las esplicaciones orales del Sr. Sanz del Río en su cátedra 
de la Universidad de Madrid». Es juicio sustentado también por 
su discípulo Francisco de Paula Canalejas cuando decía que «la 

21 Pablo de Azcárate, o. c., pp. 331-332. Citado por E. M. Ureña, 
El Basilisco, 1992, p. 76. 

178 



1994 MEN~NOEZ PELAYO ANTE EL KRAus1s1.,o 

apanc10n del Ideal de la Humanidad influirá en la conducta 
política de nuestra juventud».28 

Cuando Menéndez Pelayo escribe el capítulo dedicado al 
krausismo, define al autor del Ideal en términos negativos, 
pero reconoce, al escribir el prólogo a la segunda edición, 
la «intemperancia de expresión» con que juzgó a algunos 
autores. En ningún caso apunta las cualidades y posibles con­
tribuciones positivas del filósofo krausista. Así, dice cosas tan 
poco serias como que se contaba que escribía sin vocales. Es 
cierto que su grafía es de difícil interpretación y cambiante 
según los estados de ánimo y que su expresión escrita estaba 
lejos de los gustos de don Marcelino, que hace esta afirma­
ción: «Peor que Sanz del Río no cabe en lo humano escribir» 
(p. 386). Con este motivo se extiende en ejemplos de su lengua­
je que, indudablemente, resulta a veces abstruso y del que se 
queja con razón el polígrafo santanderino, que llega a pregun­
tarse: «¿Por dónde ha de ser ese el lenguaje de la filosofía?» 
(p. 388). También reconoce que no siempre se expresaba así y 
que, por ejemplo, su citado discurso inaugural de la Universi­
dad estaba escrito «con mejor estilo del que acostumbraba» 
(p. 374). Aunque la lectura de sus originales resulta siempre 
dificultosa, Sanz del Río intentó distinguir el lenguaje hablado 
y vulgar del utilizado y necesario para la expresión científica 
y filosófica. En este sentido, Leopoldo Alas, con motivo de las 
cartas de Sanz del Río, publicadas por Revilla, le advierte a 
Menéndez Pelayo cómo la exposición estaba de acuerdo con lo 
que debía ser el lenguaje filosófico (E, II, 220). Enrique M. 
Ureña reconoce también que la traducción que hizo de Krause 
el filósofo soriano se ajusta con fidelidad «al contenido y al 
sentido del original».29 

28 F. de Paula Canalejas, Estudios críticos de Filosofía, Política y 
Literatura (Madrid, 1872) 149. 

29 Ureña, o. c., 92. Cacho Viu dirá que «aunque el lenguaje de 
Sanz del Río no sea del todo claro sí lo son sus ideas». Ver La Institu­
ción Libre de Enseñanza (Madrid: Rialp, 1962) SS. 

179 



BENITO MADARIAGA DE LA CAMPA Bll1\IP 

En sus últimos años, como hemos dicho, las desgra­
cias familiares, su estado de salud precario y las acusa­
ciones de heterodoxia formuladas contra él, le impidieron 
realizar un trabajo intelectual normal al tener que defen­
derse de sus enemigos. Así lo hizo primero ante el ale­
gato del obispo de Barcelona, que escribió a la propia 
Reina, y luego en su correspondencia con el Arzobispo de 
Granada. A raíz de la campaña promovida por Ortí y Lara en 
1857 y continuada por Navarro Villoslada en 1860 en El Pen­
samiento Español, contra su obra y el krausismo, campaña 
secundada después por otros autores, se ve obligado a pun­
tualizar sus ideas religiosas, protestando de la acusación de 
heterodoxia mediante las que llama don Marcelino Cartas vin­
dicatorias. Pero no olvidemos que los ataques tenían funda­
mentalmente un sentido religioso y político y que provenían 
en su mayor parte de los neocatólicos. En una extensa carta 
escrita en mayo de 1863 a José García y García, confiesa Sanz 
del Río ser «cristiano y católico» y se ratifica en lo esencial 
de su enseñanzas formuladas como profesor, que dice no es­
candalizaron a nadie. Igualmente, le hace saber que no ha 
formado ninguna escuela filosófica y mucho menos de racio­
nalismo. Esta carta tiene, prácticamente, el mismo contenido 
de otra litografiada dirigida el 15 de enero de 1864 a Tomás 
Romero de Castilla y que conoció Menéndez Pelayo por habér­
sela enviado Laverde. En ella niega Sanz del Río la interpreta­
ción panteísta de su doctrina y cómo sus enseñanzas no ofen­
dieron al auditorio formado, no sólo por jóvenes, sino también 
por profesores y hombres influyentes del país que acudían a 
sus conferencias. Al final de la carta aparece con letra manus­
crita, posiblemente de Laverde, una nota que dice: «La an­
terior epístola es un buen testimonio de la astucia e hipocresía 
krausista», expresión que repite luego Menéndez Pelayo en 
su libro de los Heterodoxos donde señala que «la hipocresía es 
lo peor que tiene el krausismo» (HH, VI, p. 374). 

Todavía le esperaban dos golpes durísimos a Sanz del Río: 
la inclusión en 1865 del Ideal de la Humanidad en el Indice 
de Libros Prohibidos, a raíz de las graves acusaciones formu-

180 



1994 MENÉNDEZ P EL.\YO ANTE EL KRAUSlS~.!O 

ladas ese mismo año en el Congreso, y la separación de su cá­
tedra en 1867, junto con otros profesores por defender la li­
ber tad de pensamiento. Sanz del Río se lo explicaba así a Th. 
Schliephake y Leonhardi: «Lo que usted, querido Leonhardi, 
pregunta acerca de si he intercalado quizás en el Ideal algo 
que sea incompatible con el catolicismo romano, le digo que 
en absoluto (como usted mismo puede juzgar por los trozos 
del libro sobre la religión que quizás tenga ya Roder. El libro 
mismo ni se ha leído ni se ha condenado propiamente en Ro­
ma, sino aquí en España debido a algunos malos influjos sobre 
el Nuncio con el objeto de asestar este golpe decisivo contra la 
filosofía. Todo el asunto, resumiendo brevemente, se apoya en 
la idea fundamental siguiente: en España no se debe pensar, 
sino solo creer sin pensar».30 

Con motivo de la depuración, el claustro de la Uni­
versidad de Heidelberg le envió un escrito de adhesión, 
con la firma de 65 profesores, publicado más tarde en el 
Boletín-Revista de la Universidad de Madrid, en el número 5 
de marzo de 1869, documento al que no se refiere Menéndez 
Pelayo. Siete meses después moría fuera del seno de la Iglesia 
católica de la que se apartó en 1866, según Vicente de La Fuen­
te, que sugiere su posible vinculación masónica.31 Fue enterrado 
en el cementerio civil de Madrid.32 En la nota necrológica apa­
recida en Ja Revista Espaiia, el autor firmante de la misma, 
bajo las siglas L. de R., decía entre otras cosas: «Los que res-

Jo Cincuenta cartas inéditas ... , p. 206. Para el aspecto religioso de la 
co!ldena ver de Miguel Castillejo Gorraiz, El fundador del krausismo. 
E1apa andaluza (Córdoba, 1980) 253 y ss. 

:ll Vicente de la Fuente, Historia de las Sociedades Secretas anti­
guas y modernas en España y especialmente de la Franc-Masonería. 
Apéndices (Lugo, 1871) 250. En la carta de Laverde a Menéndez Pelayo 
del 18-XU-1875 le adjunta el plan para el capítulo de los Heterodoxos 
contra Fernando de Castro y le dice malévolamente respecto a la su­
puesta masonería de Sanz del Río: «D. V. de la Fuente en su Hist.ª de 
las Sociedades secretas en España dice algo curioso acerca de Sanz 
<le! Río». Con buen sentido MP no tocó en sus ataques este punto. 

32 lbídem, p. 863. Sobre la supuesta masonería de Sanz del Río 
puede verse lo que dice Vicente Cacho Viu, o. c., n. 99 de la p. 218. 

181 



BE:-IITO MAD.\RJAGA DE LA CAMPA BBMP 

petamos profundamente la libertad de conciencia, los que fia­
mos a la gracia y a la fuerza de la convicción el arraigo de 
nuestras creencias religiosas y su pacífica propagación, podre­
mos sentir el alejamiento de la Iglesia pero no podemos des­
conocer el mérito de su saber y el valor de su virtud».33 

La crítica a los discípulos de Sanz del Río 

Los juicios y retratos que hace Menéndez Pelayo de otros 
krausistas, como Fernando de Castro, Nicolás Salmerón, Fran­
cisco Giner de los Ríos, Emilio Castelar, Tomás Tapia, Gumer­
sindo de Azcárate, etc., pecan del mismo defecto de parcia­
lidad. 

Salmerón no sale tampoco mejor parado en los H eterodo­
xos al señalar don Marcelino el lenguaje entonces insufrible y 
abstruso de sus explicaciones en clase. Resulta extraño que 
junto a estos defectos, verdaderos en aquel momento debido 
a la influencia krausista, no viera en su antiguo maestro nin­
guna de las virtudes que le reconocieron sus contemporáneos, 
como fueron los valores éticos y la talla cultural y política 
que le llevó a la presidencia de la República, abandonada vo­
luntariamente por no querer refrendar dos penas de muerte.34 

Mientras el escritor santanderino no soportaba aquellas cla­
ses, que dice recordar con terror, «como quien ha salido de 
un profundísimo sepulcro», un hombre tan equilibrado e in­
teligente como Manuel Bartolomé Cossío, alumno de Salme­
rón en 1885, repitió la asistencia a clase como oyente en 1887 
y 1888. También fue profesor de Metafísica de Francisco Na­
varro Ledesma, que cuenta cómo su oratoria en clase subyu­
gaba a los alumnos.35 Sánchez Reyes, en su biografía de Menén-

l3 L. de R., «Don Julián Sanz del Río», Revista de España (1869), 
t . X, n.0 40, pp., 618-620. 

34 Diario de las S esione5 de Cortes. Congreso de los Diputados. Se­
sión d el lunes 12 de octubre de 1908, pp. 3-8. 

35 Carmen de Zulue ta, Navarro [,edesma, el hombre y su tiempo 
(Madrid: Alfaguara, 1968) 30 

182 



1994 MENÉNDEZ PELAYO ANTE EL KRAUSJS~IG 

dez Pelayo, supone que hubo una mutua animadversión entre 
ellos.36 Después, en 1887, ambos firmaron, en compañía de 
Francisco Sánchez de Castro, el informe sobre Reformas Uni­
versitarias redactado por don Marcelino, aunque aprobado 
por los tres, y vuelto, uno nuevo, a suscribir por los dos pri­
meros en 1892. En este escrito, entre otras cosas, se solicitaba 
la independencia de la indagación científica y la libertad de 
acción del profesorado, dos antiguas reivindicaciones por las 
que habían luchado los krausistas con la pérdida de sus cá­
tedras. 

La verdad es que ambos se ignoraron y de Salmerón sólo 
se conservan en la Biblioteca de don Marcelino cuatro cartas 
de mero trámite y el discurso leído ante el claustro de la Uni­
versidad Central en 1864 para recibir la investidura de doctor, 
trabajo que le regaló Laverde.37 

No ocurrió así con Castelar que, a pesar de ser el único 
en responder con una dura crítica a los Heterodoxos,38 en la 
que aludía a la intolerancia y «ciego ultramontanismo de Me­
néndez Pelayo», hizo luego con él las paces y parece que se le 
olvidaron pronto las ofensas, ya que casi toda su corresponden­
cia con don Marcelino fue después para solicitarle recomenda­
ciones. Entre la media docena de obras de don Emilio existen­
tes en la Biblioteca del santanderino figuran: Lucano, su vida, 
su genio, su poema (1857), Discursos políticos y literarios 
(1861), Vida de Lord Byron (1873) y Discurso de recepción en 
la Real Academia Española (1880). 

36 Biografía de Menéndez Pelayo (Santander: CSIC, 1974) 95. 
3; Nicolás Salmerón y Alonso, Discurso leído ante el claustro de 

la Universidad Central en el solemne acto de recibir la investidura de 
doctor en Filosofía y Letras (Madrid, 1864). Sobre el juicio de MP acer­
ca de la tesis doctoral de Salmerón ver el artículo de André Baron en 
BBMP (1972) 3-141. 

38 Emilio Castelar, «Historia de los heterodoxos españoles por el 
Dr. Marcelino Menéndez Pelayo», El Día, Madrid, 21 de marzo de 1882, 
pp. 1-3. Reproducido parcialmente en Retratos históricos, Madrid, 1884, 
pp. 105-142. Este libro lleva la siguiente dedicatoria en el ejemplar de la 
Biblioteca: «A su ilustre y sabio amigo D. Marcelino Menéndez Pelayo 
c-n prueba ele su amistad y de su admiración por él y por su saber». 

183 



BENITO MADARIAGA DE LA CAMPA ~ll\11' 

A Francisco Giner, si bien le considera don Marcelino hon­
radísimo como persona, le trata en el libro como un furibun­
do propagandista del krausismo y le llama «sectario conven­
cido y de buena fe». Reconoce su preparación pedagógica y 
cita algunas de sus obras, de las que únicamente existen cua­
tro en los ficheros de la Biblioteca: Lecciones de Psicología 
explicadas en la escuela de Institutrices de Madrid (1874), Es­
tudios de Literatura y Arte (1876), Lecciones sumarias de Psi­
cología, en colaboración (1877) y Prolegómenos del Derecho. 
Al referirse años más tarde a Krause en la Historia de las Ideas 
Estéticas en España, vuelve a rechazar al filósofo alemán, «sus 
extravagantes libros» y a sus discípulos, especialmente a Giner, 
traductor de Compendio de Estética, dedicando demasiado es­
pacio a un libro que dice ser tan malo. 

Una sola carta recibió de Giner y fue de renuncia a una 
propuesta de don Marcelino para que participara con una con­
ferencia en el Ateneo de Madrid. Posteriormente siguieron dis­
tanciados y no modificaron la situación las constantes referen­
cias positivas de muchas personas que le llegaban al crítico 
santanderino sobre el fundador de la Institución Libre, como 
fue el caso de Clarín (E, IX, 137). 

Santoveña Setién ha estudiado la disparidad de los pro­
yectos culturales de Menéndez Pelayo y de los institucionistas, 
que partían del modo de la enseñanza de la religión en la es­
cuela, de la población a la que iba dirigida y de las diferentes 
maneras de conseguirla. «Todas estas diferencias entre ambos 
programas motivaron que los institucionistas -escribe- no 
viesen a Menéndez Pelayo tanto como el autor de un proyecto 
alternativo al suyo, sino como un católico intransigente que, 
además de defender la intolerancia de siglos pasados, aspiraba 
a reestablecerla en la España decimonónica».39 

Por esta razón ambos personajes sólo conservaron entre 
s í las elementales reglas de educación cuando coincidieron, 

3~ Antonio Santoveña Setién, Marcelino Menéndez Pelayo, Revisión 
crítico-biográfica de un pensador católico (Santander: Univ. de Canta­
bria / Asamblea Regional, 1994) 172-73. 

184 



1994 MENÉNDEZ PELAYO ANTE EL KRAUSISMO 

como ocurrió, por ejemplo, en el verano de 1890 en que se 
saludaron en el Sardinero de Santander. Sin embargo, Giner, 
aun reconociendo la valía de su colega, no le perdonó algunas 
de sus intervenciones polémicas y las páginas destempladas de­
dicadas a los krausistas. 

Parecida fue la relación entre Menéndez Pelayo y Joaquín 
Costa, contrincantes los dos en el Premio extraordinario del 
doctorado en Filosofía y Letras, que se falló injustamente en 
contra de éste •IO y motivó una protesta escrita, que no fue 
atendida. Cada uno sabía la categoría intelectual del otro y se 
admiraban mutuamente, aunque nunca fueron amigos. Lo más 
que hubo fue un trato ocasional. Existe una carta de Costa en 
la que le solicita que le complete la bibliografía para su libro 
Colectivismo agrario en España. Leyó de él don Marcelino las 
partes primera y segunda del citado libro, así como Estudios 
Ibéricos, Estudios jurídicos y políticos, Colectivismo, comunis­
mo y socialismo en Derecho positivo espmiol, Organización po­
lítica, civil y religiosa de los celtíberos, entre otras obras suyas 
que se conservan en su Biblioteca. 

Gumersindo de Azcárate, que ocupa segundo lugar en el 
inventario numérico de publicaciones existentes en la Bibliote­
ca del erudito cántabro, coincidió con éste en la junta del Ate­
neo de Madrid en 1893. Fue aludido, como se sabe, en la polé­
mica de La Ciencia española, lo que le obligó a escribir a La­
verde y aparece también en los Heterodoxos. La relación entre 
ellos fue igualmente de mero trámite. 

Quizá el peor tratado, por ser clérigo, fue Fernando de 
Castro, hombre profundamente religioso, aunque terminara 
apartado de la Iglesia. Las palabras durísimas empleadas por 
don Marcelino, tantas veces citadas, cuando escribe: «poco 
importa que fuera más o menos áspero el sendero que eligió 
para bajar a los infiernos», le parecieron excesivas al propio 
Laverde, instigador de aquellas páginas, que le dice al leer el 
libro: «Ahora debo añadirte que me suena mal y me parece 

40 George J. G. Cheyne, Ensayos sobre Joaquín Costa y su época 
(Huesca: Inst. de Estudios Altoaragoneses, 1992, pp. 15-27. 

185 



BENITO MADARIAGA DE LA CAMPA llBMP 

poco ortodoxo aquello de irse a los infiernos a Fernández (sic) 
de Castro» (E, V, 421). 

Así don Marcelino va incluyendo nombres de profesores, 
escritores e intelectuales krausistas o simpatizantes, que, a 
su juicio, fueron profesos de heterodoxia. En su última edi­
ción corrigió opiniones, pero, curiosamente, aunque dice no 
moverle un sentimiento hostil hacia las personas, no modificó 
en la segunda edición de los Heterodoxos lo escrito sobre los 
krauso-institucionistas, que tanto daño hicieron al utilizarse 
como testimonio acusatorio, incluso muchos años después.41 

La excepción de Linares y Altamira 

Hay una excepción en el trato que mantuvo con dos insti­
tucionistas y es el caso de su paisano Augusto González de 
Linares y de Rafael Altamira, en cierto modo discípulo suyo. 
Con el primero habló muchas veces cuando en sus paseos has­
ta el Sardinero visitaba la Estación de Biología Marítima, fun­
dada por el naturalista de Cabuérniga. Menéndez Pelayo le 
tenía por un 2.uténtico hombre de ciencia, aunque no conservó 
libros suyos, y reconocía sus grandes cualidades humanas y de 
investigador. Así se lo hizo saber a Cánovas cuando en 1891 
le escribe recomendando la continuidad de la Estación y a su 
director: «Trátase de un establecimiento único hasta ahora 
en su género en España, y el primero que desde hace muchos 
años se ha fundado aquí para el estudio experimental de las 
ciencias naturales» (E, XII, 561). Y en otra carta, a los pocos 
días, le dice: «Al frente de este laboratorio está un profesor 

41 Los juicios vertidos en el libro contra los krausistas y la Insti­
tución Libre, así como sobre ciertos personajes que incluye como hete­
rodoxos, injustamente, tal es el caso de Pérez Galdós, fueron motivo de 
graves acusaciones que llegaron hasta después de la guerra civil. Ver 
a título de ejemplo el tendencioso libro Una poderosa fuerza secreta. 
La Institución Libre de Enseñanza (San Sebastián: Editora Española, 
1940). Respecto a las acusaciones a Galdós ver nuestro libro Galdós en 
la hoguera (Santander: Biblioteca San Quintín n.0 1, 1994). 

186 



1994 MENÉSDEZ PEL,\YO .\NTE LL KR•\USfS\11) 

de gran mérito, mi amigo Augusto G. de Linares, que es o ha 
sido krausista y catedrático de la Institución Libre, pero que 
ante todo y sobre todo es naturalista y ama la ciencia desinte­
resadamente y por sí misma, sin lo cual yo no le recomenda­
ría» (E, XI, 116-7). Una vez más volvió a intervenir ante el 
Director General de Instrucción Pública, Eduardo de Hino­
josa, para que rogara al Ministro apoyara la persistencia del 
centro evitando que fuera suprimida la Estación biológica que 
regentaba González de Linares. Así, gracias a sus gestiones, 
continuó ejerciendo sus funciones este laboratorio dedicado al 
estudio de la fauna y flora marinas, al que el gobierno con­
servador había mermado el presupuesto económico del Esta­
do desde 20.000 pts. en los años 1887-88, a 9.600 pts. de 1895 
a 1899.42 

Rafael Altamira fue el institucionista más próximo a Me­
néndez Pelayo. Tal vez porque supo ver en éste más al sabio 
erudito que al enemigo de su pensamiento institucionista. La 
amistad entre ellos fue sincera y afectuosa. Don Marcelino 
no dudó en darle su voto en las oposiciones a cátedra, que 
obtuvo por mayoría gracias a él. La relación, al menos episto­
lar, comenzó en 1890 y tuvo lugar con motivo de la petición 
que le hace Altamira para que figure su nombre, con otros 
componentes de diferente adscripción política, en un comité 
de inspección en caso de crearse en Madrid un internado uni­
versitario al estilo tutorial inglés. En esta primera carta le 
dice: «Creo no equivocarme al pensar que, por encima de di­
ferencias de opinión entre Vd. y yo, el interés general por el 
adelantamiento de la enseñanza, y más que eso, por toda em­
presa que tienda a la educación de nuestro pueblo, es perfec­
tamente común a uno y a otro» (E, X, 380-81). MP le contestó 
opinando que el catedrático no debe tomar parte en la ense­
ñanza privada, por lo que creía que debía mantenerse al mar-

42 Ver Benito Madariaga, Augusto González de Linares y el estudio 
del mar (Santander, 1972); Augusto González de Linares (Santander: 
Aula de Cultura Científica, 1984), y De la Estación de Biología Marina 
al Laboratorio Oceanográfico de Santander (Santander, 1986). 

187 



BENITO MADARIAGA DE I.A CAMPA 11RMP 

gen de toda cooperación. A partir de entonces le envía Altamira 
sus trabajos. Otras veces, le escribe para hacerle consultas 
(« V. que lo sabe todo»), como cuando le pide que le revise 
la bibliografía preparada para su libro Enseñanza de la His­
toria (1895). Por su parte, MP admiraba en el profesor alican­
tino la erudición y las dotes investigadoras. Fue éste uno de 
los contados institucionistas que escribió una semblanza lau­
datoria del santanderino, dedicándole, en Cosas del día, una 
de las crónicas, donde señala sus amplios conocimientos y el 
hecho de apreciar «la poesía de la historia». «Menéndez Pelayo 
-escribe- es un intelectual, no porque se dedique a trabajos 
de esa índole ni porque su habitual comercio sea el de los 
libros, sino porque lo que en la vida le interesa principal­
mente, es la manifestación intelectual».43 Lo expresa tam­
bién en las dedicatorias de los libros que le envía («Su amigo 
que le quiere», «su amigo y admirador», «su admirador y agra­
decido amigo», etc). Sin embargo, en 1898 se origina entre ellos 
una situación conflictiva al solicitarle MP el voto para el cargo 
de senador por Oviedo. En carta del 15 de marzo Altamira 
le da su opinión sobre la situación de la candidatura y el 5 
de abril le informa, clara y sinceramente, que no le votará 
y que no ha tenido más remedio que ponerse al lado de los 
suyos, lo cual espera que no modifique la relación personal 
entre ambos (E, XIV, 375). Lo que luego sucedió es bien co­
nocido. Los institucionistas de Oviedo presentaron a Juan Uña 
como candidato propio. La postura era lógica, pero don Mar­
celino debió de crer que su elección no tendría dificultades, 
cosa que no ocurrió así y no hubiera ganado de no ser por la 
intervención de Clarín, al que luego se quejó en carta por la 
supuesta «conspiración institucionista». La verdad es que era 
él mismo el que había abandonado sus obligaciones de se­
nador por Oviedo como para que hubiera descontento por su 
inoperancia. 

Este suceso volvió a reavivar su sentimiento antikrausista. 

13 Rafael Altamira, «Un apunte sobre Menéndez Pelayo», en Cosas 
del día (Críticas de Literatura y Arte) (Valencia, s. a.), p. 102. 

188 



1994 MENÉNDEZ PELAYO ANTE EL KR,\USJSMO 

Así escribe a Clarín: «Pero ni esto (se refiere a su descuido en 
los preparativos de la elección) ni la negligencia con que antes 
hubiera desempeñado el cargo de senador basta para justifi­
car la sigilosa conjuración que contra mí armaron los Krau­
sistas de esa Universidad, instigados, según creo, por Salme­
rón, Giner y la Institución Libre. 

«Demasiado sé lo que entre ellos puede el espíritu de secta 
y por lo mismo que yo sin profesar dogmáticamente la tole­
rancia la practico mucho mejor que ellos, y procuro siempre 
hacerme cargo de diversos móviles que guían en sus acciones 
a las gentes no les guardo rencor por lo sucedido, y sólo me 
quejo de la cautela con que procedían hasta última hora, con 
objeto de ganar la votación por sorpresa. En su derecho esta­
ban no votándome, pero debieron decirlo con tiempo. Dema­
siado sé que los krausistas son unos fanáticos, y que a la menor 
indicación de Giner obedecen como autómatas» (E, XIV, 6). 

El razonamiento no era lógico y los institucionistas (no los 
krausistas como él los sigue llamando) le votaron en 1893, pero 
ya no volvieron a hacerlo por haber descuidado sus deberes 
como senador. Por otro lado, no tenían por qué comunicarle 
su decisión y era previsible que no le votarían. Ello motivó el 
distanciamiento posterior entre Menéndez Pelayo y Altamira, 
que duró hasta 1904 en que éste, en una carta, alude a «nuestra 
amistad renovada». En mayo del mismo año don Marcelino 
contesta una petición de su amigo y se refiere así a la pasada 
situación de tirantez: «Como usted habrá comprendido perfec­
tamente por lo que le escribió Hinojosa, no queda en mi ánimo 
el menor resentimiento ni el recuerdo siquiera del pequeño 
disgusto que entre nosotros pudo mediar hace algunos años 
por -:ausa ciertamente fútil y buena para olvidada. Y volve­
mos a estar unidos en la misma franca amistad y en el cultivo 
de los mismos estudios, y me alegraré de que usted se congra­
tule tanto de esto como me congratulo yo». Y le añade: «Du­
rante el tiempo de desabrida incomunicación en que hemos vi­
vido, no he dejado de seguir con grande interés el curso de 
todas las publicaciones de Vd. y especialmente del Manual de 
Historia de España, que tengo por la mejor obra de su clase 

189 



BEN ITO MAD,\RlAGA DE L•\ CAMPA BB.\11' 

publicada hasta ahora, y espero ver terminada pronto» (E, 
XVII, 300-1). 

Estas palabras sinceras y generosas acabaron con aquella 
desagradable situación. Altamira prometió visitar a su maestro 
y sabernos que desembarcó en Santander el 31 de marzo de 
1910 de su viajes por varias repúblicas americanas. MP no es­
taba entonces allí, pero se adhirió al cálido homenaje que le 
brindaron las autoridades de varias provincias que acudieron 
a recibirle.41 

Por su parte, Urbano González Serrano distinguía en MP 
dos épocas: una primera de polémicas apasionadas «rayanas 
en lo injusto» y una segunda, en que, alejado de ellas, se de­
dica exclusivamente al estudio y publica Historia de las ideas 
estéticas: «de polo a polo van unas y otras producciones y en 
tan largo espacio rellenas están de un espíritu de investiga­
ción, pormenor y detalle, propios de un studiosus avaro».45 

En definitiva, .\1P estuvo siempre distanciado de los pro­
yectos de los institucionistas, aunque personalmente sintiera 
simpatía por algunos de ellos y reconociera su valía humana 
e intelectual, casos de Linares, Costa, Bartolomé Cossío o Al­
tamira. Gracias a éste se incrementaron los números del Bole­
tín de la Institución Libre de Enseñanza, presentes en la Bi­
blioteca del erudito santanderino, algunos de ellos remitidos 
cuando ya él había muerto. Los ejemplares (32 en total) con­
tienen artículos de interés por ser de crítica de libros o refe­
rentes a temas literarios e históricos. 

La opinión que tenía MP sobre el Boletín de la ILE era 
favorable, aunque la epecialidad pedagógica no estuviera entre 
sus principales atenciones. Así se lo manifiesta a Ernesto Schae­
fer (E, XVI, 304) cuando le informa sobre las revistas a las 
que podía enviar su libro acerca de la historia de la Reforma 
en España. Después de citarle La Ciudad de Dios, Razón y Fe 

14 La Atalaya, 31 de marzo de 1910, 1 de abril y 3 ele abril e.le 1910 
y El Cantábrico, 1 de abril de 1910. 

1s Urbano González Serrano, «Menénclez Pelayo», en Siluetas, Bi­
blioteca Mignon (Madrid, 1899) 62. 

190 



1994 MENÉNDEZ PEL<\YO ,\NTE EL }<l{AUSISMO 

y Revista Ibero-Americana de Ciencias Eclesiásticas, le dice: 
«En campo muy distinto existe el Boletín de la Institución Li­
bre de Enseñanza, que sale con mucha intermitencia, y aun 
creo que tiene suspendida su publicación. Es también revista 
formal».46 

Su última relación con los institucionistas tuvo lugar al 
crearse por R. D. del 11 de enero de 1907 la Junta para Amplia­
ción de Estudios, de cuya comisión formó parte, si bien no 
asistió a la reunión de constitución celebrada el 15 de enero. 
Una de las funciones de la Junta era el envío y preparación de 
becarios. Ya Sanz del Río había considerado con anterioridad 
el proyecto de mandar jóvenes a estudiar al extranjero. Está 
claro que MP aceptó su nombramiento por compromiso, ya 
que no se hallaba a gusto en aquella Junta. A poco de haberse 
creado, le escribe a Rodríguez Marín quejándose de que toda­
vía no se hubiera reunido, aunque pensando que iba a n,in­
cionar poco tiempo, le comenta: «La idea es buena; pero el 
personal no podía ser más abigarrado y sospecho que en el 
fondo de ello debía de andar la mano de los krausistas de la 
Institución Libre, que saben como nadie barrer para adentro y 
hacerse dar comisiones y subvenciones. Pero sospecho que con 
el cambio político la Junta dejará de funcionar y nadie volverá 
a acordarse de ella. En este inútil tejer y destejer nos pasamos 
la vida» (E, XIX, 32). 

La idea de esta institución le parecía positiva y únicamente 
tenía el reparo de algunos de los miembros institucionistas o 
simpatizantes por lo que apenas asistió a sus reuniones. En los 
pocos años que le quedaban de vida, pudo comprobar que se 
había equivocado; la Junta para Ampliación de Estudios fun­
cionó bien e, incluso, creó diversos organismos de investigación 
dedicados a los estudios científicos o histórico-literarios, como 
el Centro de Estudios Históricos, puesto en marcha por R. D. 

16 Debo esta información a don Andrés del Rey, Ayudante de la 
Biblioteca Menéndez Pelayo, a quien agradezco, igual que a M. Revuelta 
Sañudo, Antonio San toveña y Rosa Fernández Lera su colaboración en 
este artículo. 

191 



BENITO MADARTI\G1\ DE LI\ CAMPA BBh1P 

de 18 de marzo de 1910, con una sección de Filología, y del que 
formaron parte Menéndez Pidal y Rafael Altamira. 

Para él fueron los institucionistas un grupo ideológico 
distante a los que no supo o no quiso entender. De ahí su 
rechazo y el que no admitiera que, a pesar de sus defectos, 
constituyeron la mentalidad más renovadora y europeísta de 
Ja España contemporánea. Era un rechazo instintivo (visceral 
lo llama Santoveña), no tanto político y religioso como a causa 
de la mentalidad y fines de los krausistas, en los que veía un 
peligro. No se hubiera referido tanto a ellos si no considerara 
la fuerza de aquel grupo al que despreció diciendo que ha­
bían perdido el cetro en la universidad y en la alta dirección 
científica para refugiarse en la enseñanza primaria, cuando en 
el actual siglo consiguieron precisamente esas metas. El juicio 
le pareció a Clarín «muy injusto» y se lo manifiesta por 
carta (E, X, 137). En la Sociedad de Historia Natural, en la 
Enseñanza Media y en el Magisterio tuvieron los institucio­
nistas, por ejemplo, un gran predominio e influencia. 

La uniformidad de ideas y la protección entre ellos, su 
sentido práctico, el claro objetivo de sus metas y el silencio 
con el que correspondieron a las polémicas, fueron mayores 
motivos que el lenguaje, que en algunos de ellos fue correctí­
simo, para que MP los repudiara y viera como enemigos. De 
aquí que los considerara una rémora, un grupo cada vez más 
influyente y, en definitiva, como decimos, peligroso. 

El conocimiento que tuvo del krausismo fue deficiente y 
estuvo predispuesto en su contra desde el principio. Las pocas 
obras de ellos existentes en su Biblioteca, no siempre repre­
sentativas, corresponden, en gran parte, a discursos pronuncia­
dos en las diferentes Academias y en su mayoría no contienen 
dedicatorias. 

El desacierto de Menéndez Pelayo al enjuiciar el krau­
sismo y a sus representantes constituyó su mayor «error in­
telectual», o uno de los mayores, pero esta actitud no fue una 
norma constante en él a la hora de valorar cualquier corriente 
de pensamiento, sino que fue más bien la excepción en su 

192 



1994 M ENENDEZ P ELAYO ANTE EL K.R,\ U3lS:,tu 

forma de proceder, ya que por lo general procuró informarse 
mejor y, desde luego, no procedió de forma tan agresiva. 

La disparidad de pensamiento no era lo peor. Sí lo fue la 
falta de tolerancia y de reconocimiento al contrario, fenómeno 
que se dio entre los representantes de las dos Españas distan­
ciados ideológicamente. Quizá tenía razón Menéndez Pelayo 
cuando se quejaba de que los españoles nos pasábamos la vida 
tejiendo y destejiendo. Él se dedicó a lo primero. Sin embargo, 
no acertó ni fue justo en su fobia a los krauso-institucionistas, 
que estaban haciendo lo mismo. El tiempo, con gran respeto 
siempre a su obra y a su gigantesca figura, le quitaría la razón 
y así la Historia de los heterodoxos españoles fue, después, con­
siderada por Unamuno un libro sectario, forjador de la llamada 
leyenda blanca.47 Y lo paradójico es que, cuando apareció el 
libro, el propio autor sería objeto de la incomprensión y del 
ataque de los grupos integristas y dogmáticos que le acusaron 
políticamente de mestizo y religiosamente de heterodoxo. 

BENITO MADARIAGA DE LA CAMPA 

Sociedad Menéndez Pelayo 

4 1 M. de Unamuno, Visiones y comentarios, Colee. Austral (Ma­
drid: Espasa-Calpe, 1967) 149-150. 

193 



,, 
BOLETIN 

DE LA BIBLIOTECA 
DE 

MENÉNDEZ PELAYO 
SUMARIO 

EDITORIAL.- 1.- CRÍTICA LITERARIA: CONDE PARRADO, Pe­
dro· GONZÁLEZ MANJARRÉS, Miguel Ángel: El humanismo en los Dos 
coloquios del combite de Pedro de Mexfa.- MARTÍN, José Luis: La Quexa 
y aviso contra amor como pugna entre géneros narrativos.- MOLL, Jaime: 
Notas sobre dos imprentas sevillanas de comedias sueltas.- DÍAZ 
MARTÍNEZ, Eva María: Notas bibliográficas sobre los manuscritos del Dis­
curso de las privanzas de Francisco de Quevedo.- MOLINA CASTILLO, 
Fernando: Bibliografía razonada y comentada de Es1eban de Arteaga v de 
los estudios sobre su obra.- MOLINA MARTÍNEZ, José Luis: Conl~la• 
ciones de Sebastián de Miñano y Bedoya a cartas de José Musso y Valiente 
(1829-1835).- RODRÍGUEZ GUTIÉRREZ, Borja: Un articulo olvidado de 
Mariano losé de Larra.- GARCÍA CASTAÑEDA, Salvador: De Tetuán a Pa­
rís: Pereda y las guerras coloniales.- CAMPAL FERNÁNDEZ, José Luis: 
La novela femenina española co111emporánea: una realidad emergente.-
11.- HISTORIA DEL PENSAMIENTO: CAPELLÁN DE MIGUEL, Gon­
zalo: W E. Channing y el krausismC?: vías de recepción del unitarismo nor-
1ea111ericano en España.- 111.- CRITICA HISTÓRICA: SUÁREZ CORTI­
NA, Manuel: Azaña, el republicanismo y la democracia en la Restauración, 
una experiencia bi(ro111e en1re tradición y modernidad.- IV.- BIBLIOTECA 
DE MENÉNDEZ PELAYO: AVENOZA, Gemma: Daws sobre el códice M-
54 de la Biblioteca de Menéndez Pe/ayo de Santander: el Yosifón en roman­
ce.- REY SAYAGUÉS, Andrés del · FERNÁNDEZ LERA, Rosa: Epistola­
rio de Leopo/do Augusto de Cuelo, Marqués de Va/mar, en la Biblioieca de 
Menéndez Pelayo.-AGENJO BULLÓN, Xavier: La digiwlización de la Bi­
blioteca de Menéndez Pe/ayo: /ª (ase. Menéndez Pe/ayo y el "Proyecto Polí­
grafos•.- V.- DE CANTABRIA: SOLÓRZANO TELECHEA, Jesús Ángel • 
GONZÁLEZ DE LAS HERRANES WEH, José María: El es1udio y edición 
de documentación his1órica de Cantabria relaliva a los periodos medieval y 
moderno. De Gervasio Eguaras al proyeclo científico DOHISCAN de la Funda­
ción Marcelino Botín (1860-1999).- VI.- NOTAS Y COMENTARIOS: 
AGENJO BULLÓN, Xavier : Nueva época de la Biblio1eca de Autores Espa­
ñoles (1999).- AGENJO BULLÓN, Xavier · CUEVAS BLANCO, Carmen: 
Sobre la edición del V /Orno del Gallardo: confusiones, malentendidos y pers­
pec1ivas de (Uluro.- VII.- NECROLÓGICAS: BOLADO, Gerardo: Necro­
lógica de Alain Cuy.- VIII.• DISCURSOS: BELTRÁN DE HEREDIA, Pa­
blo y SIERRA, Rafael de la.- IX.- BIBLIOGRAFÍA.- X.- CRÓNICA.­
ESTATUTOS DE LA SOCIEDAD MENÉNDEZ PELAYO. 

Año LXXV Enero-Diciembre 1999 
SANTANDER 



BOLETÍN DE LA BIBLIOTECA DE MENÉNDEZ PELAYO 

REVISTA ANUAL 

Director: Xavier Agenjo Bullón, Secretario General de la Sociedad Menéndez 
Pelayo. Subdirectores: Rosa Fernández Lera y Andrés del Rey Sayagués, Ayu­
dantes de la Biblioteca de Menéndez Pelavo.- Editor: Sociedad Menéndez 
Pelayo. Redacción y Administración: Bibli~teca de Menéndez Pelayo, C/ Ru­
bio, 6. 39007 Santander.- Tfno.: 942 234 534.- Página web: 
http://v.iww.unican.es/bibmp/bmp.htm. E-mail: info@bibmp.com 

CONSEJO EDITORIAL: José M. Blecua (Univ. de Barcelona), Dietrich 
Briesemeister (Univ. de Mainz), Demetrio Estébanez Calderón, Salvador 
García Castañeda (Univ. de Ohio), Víctor García de la Concha (Univ. de Sa­
lamanca), José M. González Herrán (Univ. de Santiago de Compostela), Ci­
riaco Morrón Arroyo (Univ. de Cornell), Francisco Rico (Univ. Aut. de Bar­
celona), Germán Vega García-Luengos (Univ. de Valladolid). 

SUSCRIPCIÓN PARA 1999 y 2000 (Gastos e LV.A. incluidos) 

Socios 

Instituciones 

Número suelto o atrasado 

Iguales precios en microficha. 

España 

3.500 ptas. 

4.500 ptas. 

5.200 ptas. 

Europa 

$ 38.00 

$ 42.80 

$ 47.00 

Colección completa en microficha (agotada en original): 78 volúmenes en 
I 06 microfichas: 64.000 ptas.: $ USA 563.80. 

Edición digital en cederrón (1919-1995) 35.000 ptas. 

Distribuido por Digibis. http: //www.digibis.com. E-mail: distribucion@di­
gibis.com 

© Sociedad Menéndez Pelayo 

Depósito Legal: SA. 173-1972 

ISSN 006-1646 

Gráficas Calima 

Santander 
Este Boletín se publica gracias a la ayuda económica de la Concejalía de 
Cultura del Excmo. Ayuntamiento de Santander 

e 
ISO 9706.1994 



BIBLIOGRAFÍA BBMP. LXXV. 1999 

este interesante libro, se llama la atención, en cambio, sobre el predo­
minio en amplios medios de la sociedad española, hasta fechas muy 
avanzadas del siglo veinte, de un tradicionalismo fuertemente antilibe­
ral y arcaizante. 

flDEL GóMEZ ÜCHOA 

Soldevilla Oria, Consuelo. La Canwbria del exilio: una emigración ol­
vidada (1936-1975). Santander : Universidad de Cantabria / 
Asamblea Regional de Cantabria, 1998. 275 p. ; con il. 

A raíz de la autorización concedida para la consuta de documen­
tación referente a la guerra civil, han comenzado a publicarse, en di­
ferentes regiones del país, trabajos sobre los republicanos españoles y 
el exilio. En el caso concreto de Cantabria, éste es el primer estudio 
que aborda la emigración producida por la guerra civil española. 

La autora de este ensayo, la Dra. Consuelo Soldevilla, es especia­
lista en la emigración. tema sobre el que ya tiene publicados dos libros 
desde el punto de vista económico y social referidos a la corriente mi­
gratoria dirigida principalmente hacia Cuba, Méjico y Argentina 
(Cantabria y América, 1992) y La emigración de Cantabria a América: 
hombres, mercaderías y capitales, 1997. 

El libro, que ahora recensionamos, consta de cuatro capítulos con 
diferentes epígrafes que comprenden desde la caída y la evacuación de 
Santander y la etapa posterior en campos de concentración o de tra­
bajo hasta e l definitivo asentamiento de los emigrados en Francia y en 
diferentes repúblicas americanas. 

El libro, especialmente documentado, incluye la peripecia vital, 
bien trágica por cierto, de esta población en la que figuraban también 
mujeres y niños, conjunto que la autora calcula en unas veinte mil per­
sonas. Del primitivo contingente, algunos regresaron a España, en tan­
tos que otros al no poder emigrar sufrieron los rigores de la guerra y de 
la persecución nazi que llevó a algunos a los campos de concetración de 
Mauthausen y otros igualmente siniestros, donde murieron la mayoría 
de los cuarenta montañeses que fueron internados. Otros lucharon con 
el ejército francés de liberación y los más afortunados pudieron salir ha­
cia América reclamados por familiares o incluidos dentro de los grupos 
embarcados en los vapores "Alsina", "Serpa Pinto" y "Quanza". El lugar 
principal de destino fue Méjico y, en menos cuantía, Cuba, Argentina, 
Colombia, Venezuela y la República Dominicana, lugar éste último que 

66 1 



BBMP. LXXV, 1999 BIBLIOGRAFÍA 

resultó, como dice la autora, un cruel desengaño, que obligó a los resi­
dentes a trasladarse a los países vecinos. Otro de los lugares de difícil 
asentamiento fue el Norte de África, de donde la mayoría lograron sa­
lir, gracias al Jare, rumbo a Méjico a bordo del "Quanza". 

Consuelo Soldevilla calcula la participación cántabra en el exilio 
general de guerra en un 2,90% de la evacuación general desde España, 
de los que se asentaron en Francia el 3,81 y consiguieron llegar a 
América un 5 a 6%. 

Para la elaboración del libro, la profesora Soldevilla ha consulta­
do, entre otros, el Archivo de Guerra de Salamanca, el Histórico del 
Ministerio de Asuntos Exteriores, así como diferentes consulados de 
España en ciudades de América. La documentación se ha comple tado 
con los fondos de instituciones y de particulares, empleando incluso las 
fuentes orales para recoger los testimonios de algunas personas que se 
prestaron a hacer declaraciones. 

Después de unas conclusiones, cierran el libro unos apéndices docu­
mentales, cuadros y mapas que informan al lector acerca de la aventura 
migratoria de los republicanos de la entonces provincia de Santander; 
pa ra terminar con una bibliografía consultada y referente al tema. 

Algunos de los protagonistas del exilio que salieron a través de 
Asturias o que fueron reclamados en otras provincias no aparecen en 
la relación onomástica de la emigración cántabra, aunque desempeña­
ron aquí su cometido o vivieron durante la etapa republicana. ausen­
cia que se debe a no figurar sus nombres en la documentación santan­
derina. 

Se trata, en definitiva, de un buen estudio, de fácil lectura, con un 
contenido que nos hace meditar sobre el sufrimiento de esta emigra­
ción republicana, olvidada, que no sobrevivió mejor que los que per­
manecieron en España y fueron, en el mejor de los casos, encarcelados 
o víctimas de la represión franquista. 

B ENITO MADARIAGA DE LA CAMPA 

Actas del III Congreso Intemacional ele Historia de la Lengua Española 
/ A. Alonso González (ed.). Madrid : Arco Libros, 1996. 2 v., 1717 p. 

En estos dos volúmenes se recogen un total de ciento veinticinco 
ponencias presetadas al III Congreso Internacional de Historia de la 
Lengua Española, que tuvo lugar en Salamanca durante los días 22 al 
27 de noviembre de 1993. Dada la amplitud de la obra reseñada y la 
diversidad de trabajos y enfoques no se podrá hacer referencia a cada 

662 



, 
BOLETIN 

DE LA BIBLIOTECA 
DE , 

MENENDEZ PELA YO 
SUMARIO 

Nota del director. 
Sección monográfica dedicada a José María de Pereda. 

GONZÁLEZ HERRÁN, José Manuel. Presentación. - MENÉNDEZ PELAYO, 
Marcelino. Discurso en la ina11g11ración del monumento a Don José Maria de Pereda en 
Santander. - BONET, Laureano. F. Bret Harte y J. M. de Pereda en cotefo: un experimento 
critico. - CLARKE, Anthony H. El tiempo marra el tempo; Pereda, Manzoni y la novela 
meteorológica. - DORCA, Toni. Pedro Sánchez, entre episodio nacional y episodio personal. -
ESTÉBANEZ CALDERÓN, Demetrio. lA Revolución de 1868 como referencia y contexto 
de la .ficción literaria en la obra de Pereda. - GARCÍA CASTAÑEDA, Salvador. 
Regionalismo y resquemores: Pereda y la Fiesta Montañesa. - GUTIÉRREZ SEBASTIÁN, 
Raquel. LAs necrológicas de Pereda en 1906. - LÓPEZ DE ABIADA, José Manuel. LA 
eco.filia del Sordo de Provedaño, personqje menor de Peñas arriba. - MADARIAGA DE LA 
CAMPA, Benito. El padre Apolinar y Nazarin: dos modelos de religiosidad en la novela 
decimonónica española. - MIRALLES, Enrique. Simpatías y antipatías literarias de Pereda. -
PÉREZ G UTIÉRREZ, Francisco. El costumbri.rmo como motivo de desprecio. (A propósito 
de Pereda). - RODRÍGUEZ GUTIÉRREZ, Borja. Menéndez Pelayo y la creación del mito 
de Pereda, el genio natural. - RUBIO CREMADES, Enrique. Las Obras Completas 
de Pereda. Una edición modélica. 

, Sección mono~ráfica dedicada a Marcelino Menéndez Pelayo. 
RODRIGUEZ GUTIERREZ, Borja. Presentación. - PEREDA, José María de. 
Polémicas, indicaciones y pff!Yectos sobre la ciencia española. - ÁL V AREZ BARRIENTOS, 
Joaquín. El siglo XVIII, segtín Menéndez Pelayo .- CALVO, Florencia. LA clasificación de 
las obras de Lope de Vega por Marrelino Menéndez Pe/ayo.- DURÁN LÓPEZ, Femando. 
Ideas q11e imprimen carácter: na"ación, retrato y otras maniobras de distracción en la Hís to ria 
de los Heterodoxos. - GONZÁLEZ MILLÁN, Xoan. Menéndez Pe/ayo y su ;royecto 
historiográfico de una «nacionalidad literaria11 española plurilingüe.- lv1ANRIQUE GOMEZ, 
Marta y PÉREZ MAGALLÓN, Jesús. Menéndez Peicryo y la apropiación conseroadom de 
Calderón como icono de la identidad nacional. - SPANG, Kurt. LA historia como !<arle bella». 

BIBLIOGRAFÍA 

Año LXXXII Enero-Diciembre 2006 

SANTANDER 



EL PADRE APOLINAR YNAZARÍN, 
DOS MODELOS DE RELIGIOSIDAD 

EN LA NOVELA DECIMONÓNICA ESPAÑOLA 

D e todas las obras de José María de Pereda, con elementos 
autobiográficos circunscritos a la etapa de su vida en Santander, 
Sotileza es la que recoge los recuerdos de la que llama "raza 

pejina", recuerdos que dejaba como testimonio a futuras generaciones. En 
1843 sus padi s decidieron avecindarse en la Cuesta del Hospital 
llevándole con ellos, junto con tres hijas y una sirvienta. La cercanía a la 
calle Alta le permitió conocer a fondo a la población de marinos y 
pescadores. Era el Santander de su niñez, que confiesa tenerlo muy 
adentro, esculpido en la memoria, de tal forma que era capaz de 
recordarlo con su perímetro, sus calles e, incluso, con las caras de sus 
habitantes, población en gran parte formada por artesanos, comerciantes y 
gente de oficios. Aunque en la novela se alude a diferentes fechas, aquel 
Santander primitivo carecía de tranvías urbanos, de hoteles en el Sardinero 
y no era muy diferente del que en 1838 presentó el Teniente de Navío 
José María Mathé en el plano que hizo de la ciudad. En el Paseo del Alta 
estaban los fuertes de María Cristina, de Isabel II y el de López Baños, 
colina por la que descendían en pendiente varios caminos, entre ellos el de 
la Cuesta de la Atalaya que conducía al centro de la ciudad. Aquí estaba la 
Plaza Vieja, el pequeño y pretencioso Consistorio con dos pisos y tres 
escudos en la fachada, el Instituto, la Iglesia de la Compañía, las calles de 



BENITO MADARJAGA DE LA CAMPA BBMP LXX.XII, 2006 

San Francisco, La Blanca, Arcillero, Atarazanas y el Muelle hasta donde 
llegaba el mar; lugares en los que figuraba establecido entonces el exiguo 
comercio. Igualmente, se hallaban los barrios del Cabildo de Abajo y no 
muy lejos en el promontorio de Somorrostro estaban el Cuartel de San 
Felipe y la catedral, cuyo reloj acompañaba las alegrías, faenas e 
inquietudes de la pequeña ciudad burguesa y comercial. 

A la derecha se ve en el plano, el reducto de l'violnedo y el barrio 
de Cañadío 1

• A la izquierda aparecen las AJamedas primera y segunda y 
el tinglado de Becedo. E n la loma opuesta de la calle Alta se representa el 
Cementerio de San Fernando, el hospital de San Rafael, la iglesia de la 
Consolación y estaban las casas de los pescadores del Cabildo de Arriba. 

En el frente de la ciudad se encontraba la zona portuaria con el 
Muelle Nuevo y el de las Naos, a los que tanto se refiere Pereda en su 
obra, así como las Dársenas Grande y Chica. La población pescadora 
utilizaba los muelles de la Rampa Larga, el de Merlón y el del Dueso en la 
Calle Alta, de los que hablaremos más adelante. Junto a la Pescadería 
estaba siempre atracado el patache Joven Antoñito de Ribadeo, patroneado 
por Venancio Liencres, comerciante rico, armador de La Monlanesa, al que 
cita con frecuencia Pereda en la novela. En los escritorios del Muelle 
estaban las Compañías Consignatarias donde se sacaban los billetes para 
el pasaje y en los almacenes los sacos de azúcar y cacao aguardaban su 
reenvío a diferentes puntos de la Península. 

El alcantarillado de la ciudad era deficiente y mucho más en las 
calles secundarias y habitadas por la población mareante. Pereda alude al 
alcantarillón de la Maruca que vertía los desagües a la bahía por la punta 
del Muelle. El alumbrado se realizaba por faroles de aceite hasta que en 
octubre de 1853 se hicieron los primeros ensayos con luz de gas que se 
impuso definitivamente años después. 

La novela S otzleza fue iniciada el 18 de junio 1884 y concluida el 
día 9 de diciembre, aunque el manuscrito está fechado en noviembre de 
este mismo año. Fue una novela de recuerdos, con abundantes elementos 
costumbristas e históricos de la ciudad, y en la que su autor se propuso 
retratar tipos, formas de vida y personajes de un Santander en gran parte 
ya perdido, si bien la novela no le dejó del todo satisfecho, ni en el aspecto 
local, porque - como le dijo a Galdós- «no salió lo que yo había visto». Era 

1 Gonzálcz Echegaray, Mª del Carmen: Del i\111elle c1 C(liiadío, Santander, 1980. 

166 



BBMP LXXXII, 2006 EL PADRE APOLINAR Y NAZARÍN ... 

normal que en una novela no pudiera evocar todos los acontecimientos y 
personas que conoció en su niñez y juventud, protagonistas de una época. 
Sin embargo, entre los mejores retratos figura el del popular Padre 
Apolinar, fraile que atrae toda la simpatía de los lectores. De pasada, cita 
también a don Lorenzo, el cura loco de la calle Alta al que, sin duda, llegó 
a conocer. 

Dos escritores españoles del siglo diecinueve, los dos vinculados 
por una vieja amistad y trato frecuente, escriben, como diremos, dos 
novelas realistas con argumentos muy diferentes, pero que tienen en 
común la aparición en ellas de dos religiosos singulares cuyas 
características y formas de vida merecen considerarse. 

En 1885 se publicaba Sotileza y entre sus personajes aparece el 
Padre Apolinar inspirado en un fraile que está mencionado erróneamente 
como franciscano exclaustrado, en «Arroz y gallo muerto», en Escenas 
montanesas (1864), cuando en realidad perteneció al convento de los 
dominicos del pueblo de Ajo (Bareyo). Pero es en la citada novela, como 
hemos apuntado, donde tiene mayor protagonismo dedicado a la 
enseñanza de los niños y a la atención religiosa de la población pescadora 
que, en aquellos momentos, habitaba en los barrios de los dos Cabildos 
de mareantes en la calles Alta, los primeros, y en las del Mar, del Medio y 
Arrabal de Santander, los segundos; separados a partir de 1754 y rivales 
entre ellos. En «Crisálidas», primer capítulo de la novela, describe Pereda 
graciosamente las enseñanzas del Catecismo a Muergo, Surbia, Cole, 
Guarín y Tolete y sus disparatadas respuestas cuando pregunta al primero 
cuántos dioses hay y éste le responde que a todo tirar habría ocho o 
nueve, chiquillería a la que enseñaba a rezar y le daba en premio caramelos 
y otras golosinas. 

El lector se encuentra ya en este mismo capítulo con la 
descripción que hace el narrador del religioso, donde dice que era «un cura 
de sotana remendada, zapatillas de cintos negros y gorro de terciopelo 
raído. Era alto, algo encorvado, con los ojos demasiados tiernos, de lo 
cual, por horror a la luz, era obra la encorvadura del cuello; y tenía un 
poco abultada y rubicunda la nariz, gruesos los labios, áspero y moreno el 
cutis y negra la dentadura» (O.C.,1975, t.II, p. 191). 

En esta novela, en la que puso su autor tanta pasión, aparecen 
tipos curiosos gran parte de ellos bien conocidos en aquel Santander, 
como «Mingo» y «Chacolí», personajes como el maestro Valentín Pintado 
y expertos marinos entre los que cita a Pedro Colindres, alias «Bitadura», y 

167 



BENITO MADARIAGA DE LA CAlvlPA BBMP LXXXII, 2006 

a Fernando Montalvo, profesor de la Escuela de Náutica; y hasta tipos 
populares del estilo del «Runflas» y el «Cambrios». Tipos, personajes y 
vivencias que le llegan al autor a través de las recuerdos de su adolescencia 
al fijar su residencia en la citada Cuesta del Hospital, próxima a los barrios 
de mareantes de la calle Alta. Nos cuenta el escritor como era el Santander 
de su niñez y juventud con sus tipos y personajes, «las empresas raquenles 
de los muchachos del muelle -Anaos» y la celebración de las reuniones de 
los respectivos cabildos. Los de la calle Alta en la taberna del «tío Sevilla», 
próxima al fondeadero de El Dueso al que se bajaba por una escalinata o 
al aire libre en el lugar llamado el Paredón de la calle Alta, en la acera sur 
de dicho lugar. Los del Cabildo de Abajo celebraban sus sesiones en «La 
Zanguina», otra taberna marinera instalada en los Arcos de Hacha, luego 
llamados de Dóriga, establecida por un capitán negrero. Alude asimismo 
Pereda a las fiestas de San Pedro y a la práctica de la leva de los marineros 
elegidos para entrar al servicio de la Armada, a la población pescadora de 
entonces y su forma de vida en unas condiciones inhóspitas e insalubres. 
Cita igualmente los muelles de la Rampa Larga, y el de madera del Merlón, 
frecuentados por cada uno de los dos Cabildos, la pesca en la bahía y las 
diferentes costeras, la galerna del Sábado de Gloria en abril de 1878, al 
«Pae Apolinam, etc. 

Cuenta Pereda en la novela las estrechas casucas que había en la 
acera del Sur de la calle Alta, algunas con toda clase de subdivisiones 
desde la bodega a la buhardilla, que albergaban a catorce familias que 
malvivían en la mayor promiscuidad y con falta de higiene (Ver cap. III). 
Según el Padrón de 1846, que he consultado, a veces ocupaban un piso 
hasta diez personas y en una bodega figuran registradas seis. La población 
del barrio era de pescadores, calafates, veleras (mujeres que hacían y 
arreglaban las velas de los barcos), sirvientas, etc. Pero añade que no 
vivían mejor el resto de los vecinos de las casas contiguas, ni la población 
del Cabildo de Abajo. 

La población a la que el fraile asistía era descendiente de la que en 
el siglo anterior se dedicaba no sólo a salir a la mar, sino también al trabajo 
en las viñas y en pequeños huertos, abundantes entonces. En Trafalgar 
murió lo más selecto de aquella gente marinera. Todavía cuando vino 
Isabel II en julio de 1861 a Santander, le fueron presentados cinco 
veteranos marineros supervivientes de aquella batalla naval. En 1710, 

168 



BBMP LXXXII, 2006 EL PADRE APOLINAR Y NAZARÍN ... 

antes del desastre, los barrios de pescadores eran los más poblados2
. Las 

diferentes cofradías tenían un libro registro de matricula para los 
profesionales del mar. Con el tiempo se abolió este sistema y se amplió el 
del reemplazo general para abastecer el servicio de la armada. En 1862 se 
empleó el procedimiento de sorteo «a fin de educar a la marinería en los 
buques del Estado para los del comercio e ir atrayendo hacia las costas a 
las familias de los que fueron aficionándose a las industrias marineras>>. En 
1874 los hombres de mar, voluntarios entre 20 y 25 años de edad, estaban 
obligados a servir durante tres años en los buques de la Armada, aunque 
Pereda, en «La leva» dice que el servicio era de cuatro años. 

Las disensiones entre los diferentes barrios e, incluso, entre las 
cofradías fueron frecuentes y, ya desde hacia mucho tiempo, estaban 
separadas. Los del barrio de Abajo llamaban provocativamente «aza la 
puerta» a los de la calle Alta, menos numerosos y, según Pereda, uno era 
«sempiterno rival» del otro. Los llamaban así por estar fuera de la puerta. 
Ya en 1613 cada puebla celebraba por separado sus mercados de los 
sábados, alternativamente, por la diferencia de productos y evitar 
pendencias entre ellos, aparte de la desigualdad numérica de la población 
entre los barrios callealteros y los de la puebla baja. Igualmente cada uno 
de ellos tenían diferente dedicación pesquera: los de la calle del Mar y del 
Medio se ocupaban de la pesca de altura y del besugo y los de la calle Alta 
de la pesca de la sardina con la traína o traíña3

. 

La vida en estos barrios transcurría en medio de una gran pobreza 
y eran frecuentes los insultos y las disputas entre las mujeres, tal como 
popularizó el escritor. Sus diversiones consistían en jugar a las cartas y 
frecuentar las tabernas marineras citadas. Las festividades religiosas de 
más devoción eran las de la Virgen del Carmen y del Mar, la fiesta de San 
Pedro y de San Judas Tadeo con sus respectivas romerías que se extendían 
a los pueblos próximos de Cueto, Monte y San Román. Pereda nos lo 
describe así: «Las gentes del barrio, sin acostarse en sus casas, comiendo 
en la taberna o a la intemperie, y triscando al son del tamboril. La calle 
atestada de mesas con licores y buñuelos. La iglesia de Consolación, 
abierta de día y noche; el altar de Sao Pedro, iluminado, y la gente 
entrando y saliendo a todas horas». Los dos Cabildos solían participar en 

2 Madariaga, Benito: José Maria de Pereda. Biogmfía de 11n 11ovelista, Santander, Edic. de 
Librería Esru<lio, 1991, p. 282. Ver cap. XII. 
3 J.L. Casado Soro, en Maclariaga, p. 471. 

169 



BENITO MADARJAGA DE LA CAMPA BBMP LX,'CXU, 2006 

regatas que se realizaban con lanchas y, a veces, con esquifes. 
En esos barrios pobres y poco atendidos eran frecuentes las 

enfermedades contraídas por la humedad, la vida dura en las 
embarcaciones, la desnutrición y la escasa asistencia médica. Para el 
socorro y atención de los gastos imprevistos de nacimientos, entierros, 
operaciones, asistencia médica y farmacéutica, etc. tuvieron que servirse 
de las Sociedades de Socorros Mutuos, entre las que estaban las tituladas 
«Nuestra Señora del Carmem>, «Nuestra Señora del Milagro», la Sociedad 
de Mareantes de San Martín de Abajo, «La Virgen del Mar», «San 
Emeterio y San Celedonio», etc. 

El pescado fue el mayor recurso de proteínas y nadie les ganaba 
en la forma de preparar los platos de los productos marineros, entre los 
que figuraban también los moluscos y crustáceos. 

Los más desasistidos eran los niños, sobre todo los que no 
acudían a la escuela y pululaban detrás del Muelle, en el portal del Círculo 
de Recreo y en las proximidades del café Suizo y de cuyo abandono se 
hizo eco la prensa en El despertador montañés en 1849. Son los mismos que 
Pereda describe como «los chicos de la calle», con edades comprendidas 
entre los seis y los doce años. Pero el novelista tiene buen cuidado de no 
confundir estos muchachos con los «raqueros» y así escribe: «En la mar y 
en el terreno que le pertenece no hay más cheche que el raquero, con el 
cual no pueden competir». El raquero tenía su sede en los muelles y en las 
escolleras y aparte de realizar algunos trabajos, se dedicaban también, 
como hemos dicho, a la raquería. Con los chicos de la calle había también 
niñas y, a lo que parece, «Sotileza» fue una de las que jugó y desarrolló su 
vida en este medio y a la que describe el novelista al principio de «niña 
vagabunda y medio encanijada». Los mayores en edad entraban ya a 
trabajar de marineros o pescadores y compartían con sus padres las faenas 
familiares de la pesca. De Silda nos dice el novelista que iba a la pesca en 
la bahía y a la recogida del muergo y la gusana 4 • 

Describe Pereda en la novela cómo los pescadores salían a la mar 
con aquellas sencillas lanchas durante las costeras del besugo, la sardina y 
la merluza. A lo duro del trabajo y la pobreza de ingresos, se unía el riesgo 
de los temporales que periódicamente diezmaban la población mareante. 
El cambio súbito del viento Sur al Noroeste originaba las galernas, como 
ocurrió con la trágicamente famosa del Sábado de Gloria, del 20 de abril 

4 Madariaga, B., ob. cit. , p. 284. 

170 



BBMP LXXXII, 2006 EL PADRE APOLINAR Y NAZARÍN ... 

de 1878, que ocasionó la muerte a los que pescaban en los «pláceres» del 
Miguelillo, del Botín y del Laurel. En Cabo Mayor y en ciertas atalayas 
había un servicio de vigías que encendía hogueras y hacía ahumadas de dia 
y avisaba a las lanchas con luz en la noche cuando aparecía el viento Sur. 
La atalaya más antigua fue construida en el Alta por el Real Consulado y 
desde el finales del },__'VIII avistaba a los veleros que venían de América. 

El Padre Apolinar Gómez fue uno de los personajes de la novela 
Sotileza inspirado en una figura real, fraile bien conocido en Santander, 
exclaustrado a causa de la Desamortización. Al tener que salir del citado 
convento de Ajo se adscribió a la parroquia de San Francisco de 
Santander y cambió el hábito blanco de Santo Domingo por la sotana. 
Decía misa muy de mañana en la parroquia y en otras iglesias de la ciudad, 
donde predicaba en las festividades y se dedicaba, como hemos dicho, a 
atender espiritualmente a la población pescadora, a enseñar la doctrina 
cristiana y las primeras letras a los niños, viviendo de lo que le daban por 
decir las misas, que era una peseta con cincuenta céntimos y gracias 
también a la generosidad de las personas caritativas. Hoy sabemos que se 
llamaba Apolinar Santos Gómez y Fernández de Gobeo, natural de 
Vitoria, donde nació el 24 de julio de 1800. Vivió en diferentes lugares de 
Santander huyendo, a veces, de incomodidades, del ruido y del lenguaje 
mal hablado de las gentes y se tuvo que trasladar desde la calle Alta, a la 
Alameda de Becedo donde le cedieron un cabrete para dormir y de aquí 
pasó a un piso de la calle de Rubio gracias a que una panadera le alquiló 
una habitación. Finalmente se pasó a vivir a la calle de la Concordia, hoy 
Cisneros, donde murió y el Ayuntamiento colocó una placa en recuerdo 
suyo. Es verdad que fue un personaje popular y querido, pero también 
hay que decir que sufrió mucho a causa de la pobreza, que es siempre 
mala compañera. Para colmo padeció, a veces, los insultos del 
anticlericalismo de algunas personas. 

Constantino Villa 5
, que fue monaguillo suyo y más tarde jefe de la 

Cruz Roja, nos ha trasmitido su ajuar compuesto de una cama de tablas 
con un jergón de hojas de maíz, unas sábanas bastas y una mesa en la que 
tenía un ladrillo con agujeros, a modo de palmatoria, en el que colocaba 

5 Simón Cabarga José, Retablo santanderino, Santander, Jean, 1964, pp.57-68. Ver también 
de B. Madariaga, José María de Pereda. Biogrcifia de un novelista, Santander, Edic. Librería 
Estudio, 1991, pp. 272, 278-282. 

171 



BENITO MADARIAGA DE LA CAMPA BBMP LXXXII, 2006 

una vela y un tintero con una pluma de ave. Su vestimenta estaba 
compuesta de una sotana raída y remendada, debajo de la que llevaba una 
camisa de las que utilizaban los militares, el pantalón, una camiseta sin 
puños ni cuello y un calzoncillo de bayeta amarilla. Aún así era más rico 
que otros, ya que consta que un día vio a un pobre que llevaba el pantalón 
tan roto y descosido que se le veían las carnes y algo más. Apiadóse el 
Padre Apolinar, le llamó y en un portal de la calle Cervantes se quitó los 
pantalones para dárselos. Cuando llegó a su casa con los calzoncillos de 
bayeta amarilla cubiertos por la sotana, cuentan que la posadera le regañó 
por aquel traspaso de vestimenta que le pareció un derroche, cuando él lo 
necesitaba tanto más que nadie. Pereda recoge la escena cambiada en la 
novela, en el momento en que le da sus pantalones a Muergo, a la vez que 
le dice: «No son cosa mayor, pero al fin son calzones. Dile a tu madre que 
te los arregle como pueda, y que los ponga a secar en las Higueras cuando 
tenga que lavarlos». 

Desayunaba una taza de cascarilla y cuando podía lo acompañaba 
con una copeja de aguardiente. Otras veces lo sustituía por una pastilla de 
chocolate. Los marineros le invitaban también, en ocasiones, a beber vino 
y quizá suplió con el alcohol su deficiencia nutricional, ya que Pereda lo da 
a entender cuando le retrata con nariz rubicunda y abultada. Corrúa un 
cocido o un plato de berzas con un poco de tocino y cenaba con la misma 
cascarilla del desayuno. 

Cuenta Pereda que el exclaustrado se enjugaba «blandamente los 
sanguinolentos bordes de sus párpados con un retal de lienzo fino que 
traía guardado para esos lances». En realidad se limpiaba los ojos con un 
pañuelo grande de color verde que en su época llamaban de hierbas. La 
enfermedad de sus ojos, opinaba el oftalmólogo Dr. Gumersindo Íñigo, 
que pudiera haber sido debida a una blefaroconjuntivitis crónica con 
complicaciones corneales que le hicieron sospechar se tratara de tracoma. 
Su dentadura negra nos hace pensar que fue fumador y para más señas 
tenía encogjdo el dedo meñique de la mano derecha. 

Pereda no se limita a retratarle sino gue, como digo, le introduce 
como personaje en la novela y le trata con el mayor cariño como ejemplo 
de sacerdote modelo. En el Padre Apolinar, dice Francisco Pérez 
Gutiérrez 6 que se cifraba cuanto Pereda «exigía en su imagen ideal del 

6 El problema religioso en la generación de 1868, Madrid, Taurus, 1975, p. 167. 

172 



BBMP LX..,XX.II, 2006 EL PADRE APOLINAR Y NAZARÍN ... 

cura identificado con la vida del pueblo: desprendimiento evangélico, 
valimiento para los necesitados, tanto si se trataba de calzones como de 
consejos, fe robusta y sencilla, más cercana a la del carbonero que a la del 
teólogo ... , y hasta la inofensiva debilidad de su vanidad oratoria que 
permite la sonrisa del lector, como justificaba la del autor mismo». Y es 
que Pereda no hubiera creado nunca un tipo de religioso que se saliera de 
su habitual tradicionalismo. Así, al ex fraile de Sotzleza vemos como «se le 
encomienda, en los dos Cabildos, el arreglo de todas las cosas que no 
tienen compostura ... >), y cuenta además el escritor el encargo que le 
hicieron al Padre Apolinar, los del Cabildo de Abajo, de pronunciar el 
sermón en su festividad, el día de los Santos Mártires, en la capilla de 
Miranda, que tuvo lugar el 26 de agosto de 1849. Nos cuenta, además, el 
caso de la entrega de su cena a un pescador enfermo o el momento en que 
busca padres adecuados a la desamparada Silda. En la administración de 
los sacramentos confiesa a Mechelin y le da el viático y es también el que 
aconseja a tío Miguel y a tía Sidora. Únicamente en otra de sus novelas, L1 
puchera, el novelista se separa del respeto a los personajes religiosos y 
maltrata física y psicológicamente al ex seminarista Marcones, con 
pinceladas grotescas de un aguafuerte goyesco 7

. 

Enfermo, desasistido y en manos de la caridad de las mismas 
patronas de las casas donde vivía, murió Apolinar Gómez un día en que 
se sintió grave, a los setenta y un años, siendo auxiliado a última hora por 
el Dr. Pedro Portilla («Portilluca»), médico de Santander, que no pudo 
hacer nada. El Padre Salmón le aplicó los últimos sacramentos, mientras el 
sacristán le leía las recomendaciones del alma que, a buen seguro, no 
necesitaba. El sacristán y el monaguillo le amortajaron y cuenta 
Constantino Villa 8 que al revisar el pantalón encontraron en el bolsillo 
todos sus ahorros que consistian en un ochavo moruno. La noticia de su 
muerte trascendió por la ciudad y causó pesar en todas las clases sociales 
que conocían bien al pobre fraile que llevaba la sotana remendada sin que 
tuviera dinero para comprarse una nueva. La familia Eguía sufragó el 
entierro al que asistió un numerosísimo público. Y como nunca falta la 

7 Laureano Bonet, «La caricatura como deshumanización del personaje novelesco 
Qosé María de Pereda, La puchera, cap. V)» en E/ co111enta1io de textos. La novela realista, 
III, Madrid, Edit. Castalia, 1979. 
8 «Cuartillas escritas a máquina sobre la vida del Padre ApolinaD>, Santander, diciembre 
1942. 

173 



BENITO MADARIAGA DE LA CAi\fPA BBl\'fP LXX}Ul, 2006 

paradoja, ni siquiera a la hora de la muerte, la caridad se mostró en el 
entierro que generosamente le hicieron siendo conducido el cadáver el 3 
de mayo de 1871 al cementerio de San Fernando. Sus restos fueron 
transportado por la empresa de Galo Gautier en un carroza fúnebre de 
primera, tirada por el número de mulas que se asignaban a los entierros 
preferentes de esta clase. 

La aparición de SotileZfl en febrero de 1885 tuvo un éxito 
extraordinario y la novela pasó de mano en mano entre los miembros de 
las familias que discutían entre ellos por leerla primero. Con este motivo, 
Menéndez Pelayo le escribe entonces estas palabras entusiastas: «Sotileza 
no es sólo la mejor novela y la mejor obra de V d., sin excepción ni reparo 
alguno, sino que carece de todo precedente en la literatura castellana y en 
aquella parte de la extranjera que yo conozco. Nunca han sido pintadas las 
costumbres marítimas con tan intenso vigor, con tan poderoso arranque, 
con tal virginidad de sentimiento y con tal frescura de impresión» 9

• 

La publicación de la obra le valió a su autor un éxito resonante y 
multitud de demostraciones de cariño de sus vecinos. Pereda representa 
para los cántabros lo que Blasco Ibáñez para los valencianos y Palacio 
Valdés para los asturianos. Son magníficas las descripciones de la vida de 
los mareantes y de los barrios de pescadores de Santander, sus 
entretenimientos y rencillas y hasta su forma de hablar y el empleo de un 
vocabulario local que obligó a insertar algunas voces técnicas al final de la 
novela. Pero es, sobre todo, por la autenticidad en la recreación 
imaginativa por lo que la novela adquiere, además, un componente 
histórico de época al describir el ambiente, la vestimenta y hasta la mugre 
y los olores de aquellos barrios en los que vivieron los pescadores de la 
novela. El costumb1ismo está insertado en algunos capítulos en los que 
describe la pesca, el marisqueo en la bahía, la vida de los Cabildos, los 
marinos de entonces o la historia del patache el Joven Antoñito de Ribadeo, 
que casi siempre cargaba carbón y con el que terminó la galerna que se 
describe en la novela. 

En 1888, Pérez Galdós publicó un artículo en La prensa de Buenos 
Aires sobre la obra y personalidad de Pereda. Es aquí donde se refiere a la 
novela Sottieza a la que llama «poema de la gente del mam y de la que dice 

9 Epistolan·o de Pereda_y Menéndez Pelf!YO, p. 90. Citado por Benito Madariaga en José María de 
Pereda., ob. cit., p. 297. 

174 



BBMP LXXXII, 2006 EL PADRE APOLINAR YNAZARÍN ... 

que «hay en toda la obra un picor salobre, un ambiente de mar tan vivo 
que parece que las hojas del libro se vuelven a impulso de la brisa que 
corre desde la primera a la última página, brisa que les da frescura, aroma 
de sal y alegría». 

A los pocos meses de la muerte del Padre Apolinar, vino Pérez 
Galdós a Santander por primera vez en el verano de 1871. Tuvo entonces 
y después muchas ocasiones de que le contaran al escritor canario la vida y 
obra de tan curioso personaje que después sería popularizado en Sotileza. 
Lo que no se ha dicho es la influencia de este fraile en la inspiración de 
otro personaje, en este caso de ficción, que protagoniza la novela Nazarfn 
terminada de escribir en su finca de «San Quintín» de Santander, en mayo 
de 1895; es decir, diez años después de publicarse Sotzleza. Ahora bien, 
aunque las diferencias entre ambos clérigos son notables, debido a que 
corresponden a dos novelas con argumentos y retratos muy diferentes, 
uno de inspiración real, y el otro de pura creación, existen también, como 
vamos a ver, curiosas coincidencias entre los dos personajes. Si del de 
Pereda dijo Menéndez Pelayo que era «el tipo de fraile más asombroso 
que yo he visto en novelas», de Nazarín no dijo nada en concreto en la 
contestación que le hizo a Galdós en su entrada en la Real Academia 
Española, como si fuera un tema que prefiriera no tocar. Sin embargo, la 
relación de estudios sobre esta segunda novela es actualmente 
abundantísima 10

• 

De Nazario 11 Zaharín, sacerdote manchego de aspecto semítico, 
dice el narrador que para unos era un santo y para otros un simple. El 
retrato se aproxima mucho al del Padre Apolinar, del que se dijo lo 
mismo, pero también coincide en que le encargan misas en diferentes 
parroquias, predica aunque raramente, y le ofrecen vino, aunque Nazarín 
lo rechaza igual que el tabaco. Y, sobre todo, la pobreza es esencial en 
ambos. El Padre Apolinar tuvo de escenario en la novela la ciudad de 
Santander y los barrios pobres de mareantes en los que fue un vecino más 

10 Ver la bibliografía de Peter Bly, Nazatin, de Pérez Galdós, Valencia, Graf. Soler, 
Grant & Cutler, 1991, pp.108-113, y la de Yolanda Arencibia en Nazati11-Halma, 
Madrid, Biblioteca Nueva, 2002, pp.73-76. Para los esruclios sobre Nazarín, ver 
Bibliografta de estudios sobre Galdós, de Jeónimo Herrera Navarro, Madrid, Fundación 
Universitaria Española, 1998, pp. 395-399. 
11 San Nazario fue seglar y murió por la fe en siglo I. Su festividad religiosa se celebra el 
12 de junio. 

175 



BENITO MADARIAGA DE LA CAMPA BBMP LXXXII, 2006 

que no pasó desapercibido. En cambio, Nazarín se desenvuelve en un 
entorno de campo, pueblos (Móstoles, Sevilla la Nueva, Villamantilla, 
Méntrida, etc. y de ciudad, incluido Madrid), y su biografía es noticia para 
los periodistas. El primero está circunscrito, como decimos, al territorio 
de Santander y a la población pescadora, en tanto que el segundo es un 
personaje itinerante, ajeno al mar. El clérigo de Sotileza soportó la pobreza 
y el anticlericalismo y Nazarín la miseria, a veces repugnante, y la 
incomprensión de los que le tratan. En la novela le aplican nombres 
dispares a causa de una difícil tipificación personal: santo, bendito, 
místico, loco, pordiosero, mendigo, clérigo árabe, ermitaño andante, etc. 

El narrador le describe «de mediana edad, o más bien joven 
prematuramente envejecido, rostro enjuto, tirando a escuálido, nariz 
aguileña, ojos negros, trigueño color, la barba rapada, el tipo senútico más 
perfecto», que va vestido con su sotana. Quizá el hecho de que el P. 
Apolinar llevara curiosamente en el bolsillo un ochavo moruno el día de 
su muerte, le sugirió a Galdós la idea de retratar a Nazarín con aspecto 
moruno. Incluso los diálogos y el empleo del lenguaje popular aproxima a 
las dos novelas 12

• El personaje de la tía Chanfaina y el comienzo de la 
novela recuerdan mucho las descripciones de Pereda. 

También se describe el pobre ajuar de Nazarín con jergón y una 
flácida almohada, sin sábanas ni colchas. Pero el caso de cura semítico es 
sorprendente por su vida trashumante, irreal y arriesgada, más propia de 
un iluminado que de un ministro del Señor. Vida considerada de pobreza 
errante y de ascetismo. Se llegó a decir que había en él una influencia, en 
ese comportamiento, de los personajes un t:'lnto anormales dentro del 
espiritualismo de la novelística rusa, ya que es un religioso que recorre los 
caminos ofreciendo consuelo y socorriendo a las gentes a cambio de nada 
y al que incluso llaman para que haga curaciones sorprendentes. Nazarín 
es andariego como don Quijote (en las pruebas de imprenta del libro, el 
autor quiso llamarle con el nombre cervantino de Nazario Quijada) 

13
, 

sufre también penalidades y padece en cierto modo una Pasión con lo que 
se consuma el viacrucis de su vida, al ser detenido y custodiado por la 
Guardia civil, estar acompañado de dos ladrones y de dos mujeres, una de 

12 Nazadn, 6ª edic., Madrid, Ed. Hernando, 1974, pp.17-18. 
13 Ver de Yolanda Arencibia la edición de Nazarín de la Biblioteca Galdosiana, Las 
Palmas ele Gran Canaria, 199 5, nota 242 ele la p. 35. 

176 



BBMP LXXXII, 2006 EL PADRE APOLINAR Y NAZARÍN ... 

ellas Ándara con nombre procedente de un toponuno lebaniego. Para 
Galdós, no sin ironía, el mal ladrón es el que va a la derecha. Pero es fácil 
encontrar en el prendimiento e interrogatorio un remedo de la citada 
Pasión de Jesucristo y su paso por el Huerto de los olivos y hasta la cárcel 
la ve como una anchurosa cueva, como si fuera un sepulcro. Nazarín 
busca su aislamiento de la sociedad en que vive y no le importa que su 
conducta cause escándalo en algunos, lo contrario que el Padre Apolinar. 
En tanto que éste es una realidad cristiana, Nazarín es un símbolo. Busca 
parecerse a Jesucristo. Sin pretenderlo y sin motivo es prendido, 
abofeteado, insultado y metido en prisión. Y hasta le acusan de vagancia y 
pillería. Ahora bien, ¿qué fin buscaba el autor con esta novela? ¿ Pretendía 
reconstruir una parodia o imitación de la vida de Jesucristo como si viviera 
en su tiempo para ver cual sería la reacción de las gentes? ¿Gustó este tipo 
de religioso a sus contemporáneos? Desde luego, a todos no, al verlo irreal 
y distante en la época del siglo XIX, tiempos- como se dice en la novela­
del ferrocarril, «del vapor, del teléfono eléctrico y de la imprenta». Cuando 
detienen a Nazarín, el alcalde del pueblo da por supuesto que si Jesucristo 
viviera en el siglo presente aceptaría los adelantos del momento, 
argumentación que niega el clérigo. Cuando apareció la novela los críticos 
de entonces y los actuales han buscado los posibles orígenes del personaje, 
a modo de un Cristo trasladado al siglo XIX, en que se desarrolla la 
acción. Al principio se pensó en la inspiración a través de Tolstoi, autor 
muy leído por Galdós. Clarín se fijó en la concomitancia con ciertos 
rasgos de la vida de San Ignacio de Loyola. Para otros, la fuente estuvo en 
la Nueva vida de Jesús de Strauss, libro que leyó en francés que se 
conservaba en la biblioteca del novelista canario. Walter T. Pattison creyó 
encontrar como modelo de Nazarín a mosen Jacinto Verdaguer. 
Finalmente, Romero Tobar apunta la posible influencia del artículo 
<9esucristo en Fornos» de Julio Burell publicado en El Heraldo de Madrid en 
1894 14

• 

Nazarín nos recuerda a aquel franciscano de Ocaña, que cita 
Menéndez Pelayo en Los heterodoxos, que se juntó con diversas mujeres y 
que como otros frailes vagabundos dados al trato con mujeres y a la 
mendicidad fue acusado de «alumbrado» o «iluminado». En la novela 
Nazarín es un «ermitaño andante» que va descalzo y practica, como se ha 

14 Naz111i11-Halma, ob. cit., p. 29. 

177 



BENITO MADARIAGA DE LA CAMPA BB:t-.1P LXXXII, 2006 

dicho, la pobreza, la caridad, la resignación y la mansedumbre. También se 
alude en la novela a su pasividad, típica del budismo y, por ejemplo, Pedro 
de Belmonte le habla a Nazarín del Oriente como lugar preferente donde 
existe la vida espiritual (Tercera parte, cap. 7). ¿Quiso Galdós reunir en el 
comportamiento espiritual del personaje elementos de las tres religiones: 
cristiana, mahometana y budista? Sin embargo, pese a la ortodoxia que le 
hace mantenerse dentro de las enseñanzas de la Iglesia católica y seguir 
con sus misas y rezos, las gentes le tienen por un loco. En el último 
capitulo del final de la novela se describen sus alucinaciones visuales y 
auditivas que le aproximan a los místicos o a un enfermo cuando cree 
escuchar que le habla Jesucristo y le reconforta durante este estado, en que 
no sabe si está vivo o muerto. Después cuando cree recobrado el 
conocimiento, en un estado de ardiente anhelo de ponerse en 
comunicación con la Suprema Verdad, en que supone que está celebrando 
misa, escucha la voz de Jesús que le dice que está vivo y que esa misa es 
una figuración insana de su mente 15

• 

En Halma, la segunda parte escrita en Santander en octubre de 
1895, es donde el autor aclara por boca del sacerdote Manuel de Flores la 
dependencia de Nazarín del misticismo español cuando éste dice: «Pero al 
demonio se le ocurre ir a buscar la filiación de las ideas de este hombre 
nada menos que a Rusia. Han dicho ustedes que es un místico. Pues bien: 
¿a qué traer de tan lejos lo que es nativo de casa, lo que aquí tenemos en 
terruño y en el aire y en el habla? ¿ Pues qué, señores, la abnegación, el 
amor de la pobreza, el desprecio de los bienes materiales, la paciencia, el 
sacrificio, el anhelo de no ser nada, frutos naturales de esta tierra, como lo 
demuestran la historia y la literatura que debéis conocer, han de ser traídos 
de países extranjeros?» 16

• Quiere ello decir que, ante las críticas que 
señalaban en la novela la influencia rusa, Galdós en esta segunda guiso 
dejar claro que su inspiración era netamente española. 

Los diálogos de la novela recuerdan los de Doña Perfecta, donde no 
se eluden los problemas religiosos y así Ándara le dice a Nazarín que ella 
no creía en el Infierno (p. 64 de la Segunda parte), tema sobre el que 
muchos años antes Galdós había publicado un artículo en Recuerdos de 

15 Ver Nazarín y Halma, Ibídem, pp. 315-316. Ver tambien el cap. 7 de Nazarin, 6ª 
eclic, 1974, p. 256, donde el alcalde le dice al clérigo que practica el misticismo. En 
Marianela se produce un caso análogo cuando la protagonista cree ver a la Virgen. 
16 Halma, parte III, cap. 2. 

178 



BBMP LXX,'C.II, 2006 EL PADRE APOLINAR Y NAZARÍN ... 

l\1.adrzd 17
• Del mismo modo, una de sus acompañantes le hace muchas 

preguntas al pobre Nazarín sobre la muerte y el lugar donde se localiza el 
alma y cómo tampoco entendía que con unos responsos y unas monedas 
salieran las almas del Purgatorio (Segunda parte, cap. 3, pp.73-75). Nazarín 
opinaba que no bastaba con predicar la doctrina de Cristo, sino «darle 
existencia en la práctica e imitar su vida» (Tercera parte, cap. 8). Las 
alusiones al quietismo y su pasividad y mansedumbre me hacen pensar 
que Galdós admiraba al teólogo español del siglo XVII, J\tliguel de 
Molinos, condenado por la Inquisición precisamente por esto. En el 
capítulo octavo de la Tercera parte surgen de nuevo las preguntas sobre 
los problemas religiosos y sociales y así se habla de la desigualdad existente 
en la Humanidad entre las diferentes personas y cómo el número de 
pobres y hambrientos era cada vez mayor. Nazarín dialoga sobre el 
adelanto material y la disminución del trabajo y la abundancia de manos 
desocupadas, unas por falta de empleo y otras de la clase alta por vivir de 
las rentas sin tener que trabajar. Incluso formula un fuerte ataque a la 
política y a los políticos, unido a críticas sobre la mala situación del 
mundo, que nos recuerda los momentos de la Restauración en que se 
desarrolla la novela, si bien, como buen cristiano, el clérigo mendicante 
confía «en los efectos del principio cristiano, así en el orden espiritual 
como en el material». 

Ya avanzado el siglo diecinueve, Galdós se siente positivista y a 
ello aludió Menéndez Pelayo en la contestación que le hizo en la 
Academia de la Lengua cuando se refirió a su conciencia religiosa y a las 
«ráfagas de cristianismo positivo» que le llevaron a escribir las novelas de 
la espiritualidad (Angel Guerra, Naza,in, Halma y Misericordia). Es entonces 
cuando Galdós lee los libros de religión y de positivismo de los hermanos 
Jorge y Juan Enrique Lagarrigue, aunque seguramente no conoció en 
español la obra de Augusto Comte. Nazarín en un momento se muestra 
partidario de «no creer más que en la ciencia y en Dios por encima de la 
ciencia y de todas las cosas». El alcalde le exhorta a comprender la 
necesidad de los adelantos del siglo y le dice: «El fin del hombre es vivir. 
No se vive sin comer. No se come sin trabajar. Y en este siglo ilustrado, ¿a 

17 «El diablo y los neocatólicos», «Recuerdos de Madrid» en Benito Pérez Galdós, 
Ri!c11erdos y M emorias, prólogo de Federico Carlos Sainz de Robles, Madrid, Tebas, 1975, 
pp.76-78. 

179 



BENITO MADARIAGA DE LA CAMPA BBMP LXXXII, 2006 

qué tiene que mirar el hombre? A la industria, la agricultura, la 
administración, al comercio. He aquí el problema» (4ª parte, cap.7). Pero 
Nazarín le responde que hablan un lenguaje diferente, ya que él «no tiene 
que cavilar por las materialidades de la existencia», «no deseando nada 
terrenab> confiado en la pobreza (2ª parte, cap.5). Nazarín pasa de la 
ascética a la mística, mediante la renuncia a las cosas de este mundo. 

Galdós fue un hombre religioso, aunque disidente con la Iglesia de 
su tiempo. En mayo de 1885 en un artículo en La prensa de Buenos Aires 
se había referido al sentimiento religioso en España y aludía al 
descreimiento que en que se vivía entonces. En otro, en 1890, con motivo 
del primero de mayo, escribió que el espiritualismo era lo que más se 
acercaba a la solución del problema obrero <<proclamando el desprecio de 
las riquezas, la resignación cristiana y el consuelo de la desigualdad externa 
por la igualdad interna, o sea la nivelación augusta de los destinos 
humanos en el santuario de la conciencia». En la novela vemos una gran 
parte de sus opiniones y críticas a una religión de las gentes, ajena muchas 
veces a la caridad y a una aproximación a las tesis evangélicas. Y a en la 
primera parte de su novela Gloria, Daniel Morton se quejaba de lo 
amortiguado de los sentimientos religiosos en España y a la rutinaria 
práctica del culto cristiano (cap. XXIII). 

A partir del estreno de Electra, que motivó un movimiento 
anticlerical en España, en el que no tuvo ninguna intervención el escritor, 
la Iglesia española se posicionó contra el novelista, postura a la que 
respondió Galdós de una forma personal, que luego va a mantener 
durante las manifestaciones y sus discursos políticos a partir de 1906, en 
que se hace republicano. En 1910 figuró en la primera línea de la 
manifestación anticlerical de Madrid. En la novela El caballero encantado 
(1909) y en el Episodio Amadeo I (1910), así como en las cartas a su 
compañera Teodosia Gandarias y en sus discursos es patente su 
anticlericalismo y disconformidad con la Iglesia española de entonces. Es 
uno de los muchos autores de los que podemos decir que el Concilio 
Vaticano II no le llegó a tiempo. Menéndez Pelayo en 1897, en el citado 
Discurso de contestación a Galdós, en su entrada en la Academia, diría 
que «no intervendría tanto la religión en sus novelas, si él no sintiese la 
aspiración religiosa de un modo más o menos definido y concreto, pero 
indudable». Quizá la tipificación más acertada que hizo de sí mismo, al 
compararse con Pereda, fue cuando escribió en sus Memorias que algunos 
creían que ambos vivían en continua rivalidad por cuestiones políticas y 

180 



BBMP LXXXIl, 2006 EL PADRE, APOLINAR Y NAZARJN ... 

religiosas, lo que a su juicio no era cierto. A lo que añade: «En verdad, ni 
don José María de Pereda era tan clerical como alguien cree, ni yo tan 
furibundo librepensador como suponen otros». Ya en la contestación a 
Pereda en el Discurso de entrada en la Real Academia Española señaló las 
criticas que realizaba el polanquino a sus obras sin que por ello se enfriara 
su aprecio. Se refería a las amonestaciones que le hacía por carta a raíz de 
publicar Gloria, novela en la que refiere los amores de un judío y una 
católica con el consiguiente conflicto. Pereda le llega a decir que estaba 
cayendo en la novela volteriana. Todavía fue más duro Menéndez Pelayo 
que le incluyó en su libro de los Heterodoxos con estas palabras: «Hoy en la 
novela el heterodoxo por excelencia, el enemigo implacable del 
catolicismo, no es ya un miliciano nacional, sino un narrador de altas 
dotes aunque las oscurezca el empeño de dar fin trascendental a sus 
obras». Y añade: «En Pérez Galdós vale mucho más sin duda el novelista 
descriptivo de los Episodios Nacionales, el cantor del heroísmo de Zaragoza 
y de Gerona, que el infeliz teólogo de Gloria o de La familia de León Roch>>. 
Digamos que este juicio severo contra estos libros fue noblemente 
corregido en 1897 por el sabio santanderino cuando le contestó a Galdós 
en la Academia rectificándose de la siguiente manera: «Y o mismo, en los 
hervores de mi juventud, los ataqué con violenta saña, sin que por eso mi 
íntima amistad con el señor Galdós sufriese la menor quiebra. Más de una 
vez ha sido recordada, con intención poco benévola para el uno ni para el 
otro, aquella página mía. Con decir que no está en un libro de estética, 
sino en un libro de historia religiosa, creo haber dado suficiente 
satisfacción al argumento» 18

• 

B ENITO J'v[ADARIAGA DE LA CAMPA 

SOCIEDAD MENÉNDEZ P ELA YO 

18 Discursos leidos ante la 'Real Academia E,pa1iola, Introducción de Benito Madariaga, 
Universidad Internacional Menéndez Pelayo. Santander, 2003. 

181 


	1982 ELIZALDE, Ignacio Pérez Galdós y su novelística. Bilbao, Publicaciones Univ. Deusto. BBMP LVIII
	1983 SACKETT, Theodore Alan Galdós y las máscaras. Historia teatral y bibliografia anotada. Verona. BBMP LIX
	1985 Resonancias santanderinas en Doña Perfecta de Galdós. BBMP LXI
	1988 Palabras sobre Miguel Artigas. BBMP LXIV
	1994 Menéndez Pelayo y su evolución ante el krausismo.
	1999 Soldevllla Oria, Consuelo. La Cantabria del exilio, una emigración olvidada. BBMP LXXV
	2006 El padre Apolinar y Nazarín, dos modelos de religiosidad...BBMP LXXXII

