
Anales 
del Seminario 
de Historia de la 
Filosófía Vol. 28 2011 

BEATRIZ Boss1 Heraclitus B 32 Revisited in the Light of the Derveni 
Papyrus 

JOSÉ MANUEL GARCiA VALVERDE Alejandro de Afrodisias. Acerca del 
intelecto. Traducción 

Jost ANTONIO FERNÁNDEZ LóPEZ Mostrador e enseñador de los turba­
dos. Notas sobre el primer romanceado de la Guía de perplejos 

ARSENTO GTNZO FERNÁNDEZ Eneas Si/vio Piccolomini (Pio JI) y su con­
cepción de Europa 

JUAN LUIS MoNREAL PtREZ Juan Luis Vives, lengua y lenguaje en el 
humanismo renacentista 

ÓscAR BARROSO FERNÁNDEZ Los entes de razón en Suárez. Una con­
cepción barroca de la realidad 

MARTÍN GONZÁLEZ FERNÁNDEZ Materialismo y ateísmo en Galicia, 
1790-1815. 

PABLO ZAMBRANO CARBALLO Cultura, religión y humanismo en el p en­
samiento de T S. Eliot 

JESÚS RUIZ FERNÁNDEZ Ortega y la razón histórica en la historia de la 
filosofia 

Jost LUIS MORENO PESTAÑA Tan orteguianos como marxistas: una 
relectura del debate entre Manuel Sacristán y Gustavo Bueno 

EGUZKI URTEAGA El pensamiento de Maurice Halbwachs 

BERNAT TORRES MORALES y JOSEP MONSERRAT MOLAS Platón en la 
relación intelectual de Eric Voegelin y Leo Strauss 

RECENSIONES 

ACTUALIDAD 

BOLETÍN DE BIBLIOGRAFÍA SPINOZISTA N.0 12 

PUBLICACIONES UNIVERSIDAD 
COMPLUTENSE DE MADRID 

ISSN 021 1-2337 



RECENSIONES 



Recensiones 

relleno Kouba lo denomina "verdad interpretativa", por ello, a menudo se señala a 
Nietzsche como padre de la hermenéutica moderna, porque ante la desesperación existen­
cial que puede suponer la afirmación: ¡todo es relativo!, nada posee sentido absoluto, pode­
mos también afirmar: ¡también es obra nuestra!, ¡seamos altivos! Aquí radica la heroicidad 
y la jovialidad que señalaba al principio. Con la anunciación de la fenomenología, la filo­
sofia quJda desautorizada de su última pretensión de verdad y debe reconocerse como el 
juego de convivencia entre los habitantes del mando, que dentro de su lucha valorativa pre­
tenden dominar la realidad sin que ésta jamás permanezca cerrada. El reiterativo error que 
suelen extraer los comentaristas acerca de la imposibilidad del conocimiento estricto de la 
realidad, es la afirmación de que el mundo no es cognoscible. Sin embargo, Kouba nos 
advierte que Nietzsche no toma dicha posición, puesto que el carácter condicionado del 
conocimiento y su aspecto creativo no implica ausencia de significado real, sino que el mundo 
posee tal valoración, pero podría interpretarse de otro modo, y aquí es dónde radica el poder 
de la voluntad. Por otro lado, Kouba realiza el siguiente indiscreto razonamiento: "una verdad 
teórica absoluta nunca podría afectarnos, nos daría igual, ya que no estaría vuelta hacia 
nosotros, no nos apelaría ni se habría originado con nuestra participación, sería algo que nos 
dejara completamente indiferentes "5_ Esto es, sólo desde la fecundación valorativa del hom­
bre sobre las cosas éstas poseen sentido, de lo contrario, lo absoluto estancaría el carácter vital 
de los humanos y sólo deberíamos subsumimos ante lo canonizado. 

La filosofia posterior a Nietzsche se ha nutrido de su transvaloración y ha reflexionado, 
sin perder de vista, el poder exuberante de sus diatribas. Kouba dedica en algún apartado de 
sus capítulos una breve e interesante relación entre los autores que poseen mayor relevancia 
en la actualidad, y su contribución al correlato crítico que comenzó en Nietzsche. Si bien en 
la actualidad no se mantiene la tempestuosa agresividad, esa forma de hacer filosofia desde 
las vísceras, sí se opta por la vía del reconocimiento, sobre la imposibilidad de demostrar la 
verdad mediante el hallazgo de un acceso privilegiado al objeto mismo. Heidegger, Derrida, 
Gadamer o Arendt, entre otros, aceptan lo que denominó Habermas como fundamentación 
pragmática trascendental, esto es, desde Nietzsche la investigación de la verdad se convier­
te en investigación sobre las reglas del juego, que hacen posible el acuerdo, para finalizar en 
una argumentación alejada del autoritarismo intelectual, creando un discurso de la no vio­
lencia, de la posibilidad de compartir argumentaciones en un espacio intersubjetivo que 
nunca puede presentarse como clausurado. 

Sergio ANTORANZ LóPEZ 

SALMERÓN Y ALONSO, Nicolás: Doctrinal de Antropología, Madrid, Consejo Superior de 
Investigaciones Científicas, 2009/ edición, estudio preliminar y notas de Antonio Heredia 
So,riano, prólogo de Miguel Cruz Hemández, 548 páginas con un dibujo de Salmerón por T. 
Á vila y trece láminas de los cuadernos y una con la lista de los alumnos de la asignatura. 

La aparición del Doctrinal de Antropología de Nicolás Salmerón, del que se tenía noti­
cia, pero que no fue publicado en su día, ha supuesto el rescate de este manual cuyo conte-

5 Íbid. p 297. 

Anales del Seminario de Historia de la Filosofia 338 
Vol. 28 (2011): 305-362 



Rece11sio11es 

nido utilizó su autor para las explicaciones que daba sobre esta asignatura en el Colegio 
Internacional de su propiedad. Cuando Salmerón intentó publicar esta obra, la Antropología 
estaba ya difundida en Europa como ciencia, en sus diversas ramas, especialmente en 
Alemania, Francia e Inglaterra. El positivismo favoreció entonces los estudios de paleonto­
logía y arqueología. En 1865 se había creado la Sociedad Antropológica Española. 

El mismo Salmerón hizo referencia a su libro al citarle en preparación, en 1872, al 
incluirlo como mérito en el Ministerio de Fomento (Dirección General de Instrucción 
Pública). Francisco Giner aguardaba con expectación esta publicación, de la que dijo en 
1874 en una nota: "Este libro, que causará profunda sensación en el mundo científico, abre 
horizontes completamente nuevos a este género de estudios". Sin embargo, Menéndez 
Pelayo, en los Heterodoxos, se refiere a la obra en un sentido opuesto y alude en una nota a 
la Antropología psíquica de Salmerón, como un proyecto "con que hace muchos años nos 
amenaza". El mismo Krause, en 1829, ya había explicado esta materia en Gotinga. Sus 
apuntes fueron publicados en 1848 por Emique Ahrens ( 1808- 1874), quien en 1834, 
siguiendo la inspiración de su maestro y bajo los auspicios del gobierno francés, dio tam­
bién un Curso de Psicología en París. Su obra fue traducida al español en 1873 por Gabino 
Lizárraga. 

Cuando don Nicolás decide escribir sobre Antropología estaba ya inclinado hacia el 
positivismo filosófico. De la Antropología dice que " se halla actualmente constituida den­
tro de límites correspondientes a la finitud humana y al proceso de sus adelantos". Pero en 
esos años estaban también de actualidad el Magnetismo, bien estudiado por Coulomb, 
Gauss, Ampére y Faraday, entre otros, así como la Frenología de la que se ocupó Hegel y 
otros muchos pensadores entre los siglos XVIII y XIX. En España, por ejemplo, hizo furor 
a mediados de este último siglo. 

En 1870 el político de Alhama escribió a Ruiz de Quevedo, profesor de su Colegio y le 
decía en la carta que estaba entonces estudiando Matemáticas y las obras de Krause. 
¿Porqué no publicó, pues, su libro? De hecho se conservan en varios cuadernos los apuntes 
de los alumnos, corregidos por él, pero no el borrador original que, además, no lo tenía ter­
minado. Es posible que se percatara de que los adelantos en esta materia hacen un libro anti­
cuado en poco tiempo. Doy por muy probable que para la parte de la estructura general del 
cuerpo humano (Somatología) consultó a sus compañeros y profesores en el Colegio, 
Augusto González de Linares y Alfredo Calderón, que le asesorarían y proporcionarían 
bibliografía. Justamente dicha sección no es la más original de los Apuntes y hay que supo­
ner que la Anatomía y Fisiología las explicaría en la clase por laminas del cuerpo humano. 
La Fisiología y el sistema nervioso eran todavía disciplinas con muchas lagunas, pero no así 
el resto de la Medicina, sobre todo la Anatomía, que estaba muy adelantada en su siglo en 
el que sobresalieron, entre otros, Diego de Argumosa Obregón ( 1792-1865) y Federico 
Rubio y Galí (I 827-1902). Antes de estudiar la Fisiología, que le suscitó especial interés, se 
refirió primero a la "Estructura general del cuerpo humano", explicaciones necesarias a 
nivel pedagógico en una clase de Antropología. Al estudio de la morfología y anatomía del 
cuerpo humano con sus aparatos, órganos, tejidos y funciones, dedica cinco capítulos. Trata 
igualmente la energía del organismo, lo que llama trabajo del cuerpo, la alimentación y 
órganos excretores, etc. 

Las traducciones entonces, sobre todo de bibliografía francesa, fueron abundantes. No 
así los estudios del sistema nervioso. Al respecto, con mucho sentido, escribe Salmerón: 

339 Anales del Seminario de Historia de la Filosofía 
Vol. 28(2011 ): 305-362 



Recensiones 

"Las funciones de casi todas las partes del cerebro son hasta ahora casi desconocidas". En 
el Apéndice 11, titulado "Notas de la fisiología de Küss", dedicó un apartado al sistema ner­
vioso en general. Curiosamente, iba a ser Santiago Ramón y Caja!, buen amigo de los insti­
tucionistas, el gran estudioso y descubridor de la neurona y de la estructura del sistema ner­
vioso. Fu~ esta parte, según dice Antonio Heredia, una de las más reestructuradas y revisa­
da de 1871 a 1875. Cita este profesor un cuaderno muy estropeado donde tenía Salmerón 
apuntes sobre Ludimar Hermann (1838-1914) y J~les Béclard, (1817-1887) autores que tra­
taron la Fisiología y la Histología en su tiempo. Ha sido una pena que no se encontrara este 
cuaderno en el que se refería también a Krause. En este citado Apéndice segundo es donde 
trata la Fisiología, a la que llama ciencia de la vida. La célula o glóbulo es estudiada en sus 
componentes, forma, color, dimensiones, composición química y propiedades, a la vez que 
distingue las tres funciones de relación, nutrición y reproducción. Y a modo de conclusión 
escribe: "La idea de que la vida reside esencialmente en elementos excitables que respon­
den diversamente a las diferentes excitaciones, constituye en rigor la historia de la Fisiología 
como ciencia de la sustancia viviente." Pero al considerar la célula cita también al fisiólogo 
médico Robert Remak (1815-1865) y al histólogo y anatomista Max Schultze (1825-1874) 
que habían sobresalido en estos temas. Como vemos, consultó Salmerón a estos dos desta­
cados autores traducidos al español, lo que denota su preocupación por actualizar la biblio­
grafía. En Psicología debió consultar a Ahrens y para la Fisiología también a Claude 
Bemard (1813- 1878) y a Th. Huxley ( 1825-1895), libro este último traducido del inglés que 
dice Heredia se encuentra anotado en la biblioteca de Salmerón. 

El descubrimiento de los distintos cuadernos de Antropología de los alumnos, cuatro en 
total, ha sido un trabajo de pesquisa arduo y prolongado, realizado por el catedrático de 
Filosofía española de la Universidad de Salamanca, Antonio Heredia Soriano, especialista 
en Salmerón, quien ha dado como resultado la publicación de este libro de 548 páginas con 
más de mil notas aclaratorias del texto, aparte de la bibliografía, apéndices y los índices de 
nombres y materias. Las notas del profesor Heredia son una de las partes más enriquecedo­
ras del libro, que Salmerón pensó titular Doctrinal de Antropología, tema en el que fue un 
precursor en nuestro país, si bien sólo fueron apuntes de clase que corrigió personalmente. 
Posiblemente, y quizá por sugerencia de Giner, ello suponía un adelanto pedagógico de esta 
nueva ciencia. Precisamente las notas de Heredia aclaran el manuscrito, con correcciones y 
adendas de bibliografía. 

En la introducción del Doctrinal estudia Salmerón el concepto, el plan, el método, las 
relaciones con otras ciencias y la exposición didáctica de la Antropología. Le siguen des­
pués al libro tres partes: la primera trata del hombre en su propia unidad; la segunda, la 
estructura general del cuerpo humano (la que llama Somatología), donde considera el siste­
ma nervioso que denomina neuro-psíquico, a la vez que describe los órganos de los senti­
dos. Forma ésta una sección aparte con la Pneumatología (doctrina del espíritu) con tres 
subsecciones: Noología (acerca del pensar y las facultades del conocer); la Estética a la que 
corresponde el estudio de las funciones y operaciones del sentir y la Telematología que trata 
de la voluntad en sus diferentes esferas y funciones, así como las operaciones de la misma. 

Curiosamente en el libro no figura el aparato genital, lo que era lógico en su época a 
nivel escolar. Sin embargo, es muy probable que esa parte se explicara en la clase muy 
someramente, ya que en el libro se alude a Koelliker (1817-1905) descubridor del valor 

Anales del Seminario de Historia de la Filosofía 340 
Vol. 28 (2011): 305-362 



Recensiones 

celular de los espermazoides. Así dice a modo de conclusión: "La Fisiología hoy no puede 
ser más que celular". 

La Pneumatología es una parte singular del libro y la más filosófica. Estudia en ella el 
espíritu en sus propiedades. Y con un sentido de la ordenación krausista recoge estos tres 
principios: "La vida racional debe conformar libremente con su ley. El bien es la ley de la 
vida. Luego la vida debe conformar libremente con el bien". Es la Lógica real entonces la 
que determina las esferas del conocimiento. • 

El rescate de este libro ha resultado muy útil para conocer la perspectiva de la época, la 
trayectoria que seguía el krausismo y el lenguaje de expresión del mismo, grupo que sin cor­
tapisas acataron y difundieron el Evolucionismo, la Prehistoria y la Arqueología. Con un 
sentido novedoso y moderno, los krausistas se propusieron dar a conocer a los intelectuales 
universitarios aquellos adelantos, que fueran entonces o no heterodoxos, conformaban las 
novedades de su tiempo. Ya en el Boletín Revista de la Universidad de Madrid se publica­
ron artículos y recensiones de Prehistoria y sobre los descubrimientos de Darwin y sus 
publicaciones. Igualmente aparecieron trabajos de Leonhardi y de Ahrens. Salmerón escri­
bió en 1869 sobre "La libertad de la enseñanza" cuando estaba preocupado por este tema. 
En 1869 redactó un programa inconcluso de biología filosófica y en 1877, como dice 
Heredia, dio una muestra de Lógica que no publicó. En la Bibliografía del Boletín-Revista 
apareció, en este mismo año, una reseña sobre el origen del hombre de Clemence Royer 
recensionado con la firma L, que supongo fuera de Augusto González de Linares. Al año 
siguiente Salmerón publicaba otro trabajo titulado "Concepto de la metafísica y plan de su 
parte analítica". Con anterioridad, Sanz del Río había tratado ligeramente la "Metafísica 
analítica" cuyo compendio no llegó a editar. Se puede decir que entre 1873 y 1882 se anun­
ciaron ya en nuestro país en las librerías, al menos diez títulos de Darwin y cuatro de 
Haeckel en francés. 

Tiene especial interés, como decimos, la Pneumatología general acerca del espíritu y 
sus propiedades, y como decía Salmerón a sus alumnos "el pensar, el sentir y el querer son, 
pues, las tres actividades específicas en que se determina la una y toda actividad del espíri­
tu". Trata en ella la parte general, la especial y la compuesta, a la vez que distingue las tres 
secciones mencionadas poco más arriba: la Noología, la Estética y la Telematofogía 

Salmerón que fue un buen profesor a pesar de la desafección con Menéndez Pelayo, 
tuvo que advertir lo dificultoso de la explicación de la asignatura. De once alumnos, tres no 
se presentaron, tres sacaron aprobado, dos de ellos notable y otros dos sobresaliente. 

Una última pregunta que debemos hacemos es la utilidad que hubiera tenido esta publi­
cación en aquellos momentos y lo que pudo significar como innovación e inquietud pedagó­
gica de los krauso-institucionistas. En estos momentos de una elevada consideración de todo 
este grupo filosófico y pedagógico, innovador y con profundas inquietudes, el Doctrinal de 
Antropología que ahora se presenta constituye una aportación de especial interés en la obra 
de Salmerón y de la Institución Libre de Enseñanza. El citado Doctrinal, fruto de aquel 
movimiento intelectual, científico, filosófico y pedagógico surgido a raíz de la introducción 
del krausismo en España, se destaca en el panorama de su época, y en el de la historia de la 
ciencia y de la filosofía españolas, como la primera obra que estructuró entre nosotros en 
rigurosa disciplina (señalando su concepto, fuente y método para su investigación, estudio 
y exposición), la materia que con el tiempo iba a recibir el nombre de Antropología filosó-

34 1 Anales del Seminario de Historia de la Filosojia 
Vol. 28 (2011 ): 305-362 



Recensiones 

fica. Bien se ve, pues, la utilidad del meritorio esfuerzo llevado a cabo por Antonio Heredia 
con paciencia monástica. 

Benito MADARIAGA DE LA CAMPA 

La crítica de la violencia de Walter Benjamín 

BENJAMIN, W., Crítica de la violencia, edición de Eduardo Maura Zorita, Madrid: 
Biblioteca nueva, 2010. 

La relación entre teología y política ha concentrado sin lugar a dudas la máxima tensión 
interpretativa sobre el pensamiento de Walter Benjamín. Inicialmente polarizada entre 
Adorno y Scholem, de ella se desprendería el intento de separar ambas esferas, por ejemplo 
como Habermas hace al apelar a una autonomía de la teoría benjaminiana de la experien­
cia!. Pero esta tentativa parece poco atenta al temprano programa que Benjamin se había 
marcado, esto es, desarrollar una filosofia que integrara la religión a partir de los conceptos 
de conocimiento y experiencia apoyándose en aquellos elementos filosóficos históricos que 
la teología ofrece2. 

Como Lowy ha señalado, uno de los errores habituales en la lectura de Benjamin con­
sistiría precisamente en disociar la obra de juventud, llamada a menudo "idealista" y "teoló­
gica", de la obra de madurez, "materialista" y "revolucionaria"3. Se puede constatar sin 
embargo la permanencia de aquel aparato filosófico que en la primera de las tesis Sobre el 
concepto de Historia dará la conocida imagen del autómata ajedrecista4• Desde luego no se 
trata de desdeñar el conocido punto de inflexión que hacia 1924 supuso para Benjamín el 
descubrimiento del marxismo. Aun así podemos adelantar en unos años su interés por la 
política, como bien se puede constatar en su crítica de la violencia, publicada en Archiv ji.ir 
Sozia!wissenschaft und Sozialpolitik, l 921. En efecto, este texto, uno de los más problemá­
ticos de la producción benjaminiana, vendría a exponer de forma clara el nudo entre políti­
ca y teología, preparando acaso su particular recepción del materialismo histórico. Y si, tal 
y como Eduardo Maura apunta en la rigurosa introducción a la edición que aquí se reseña, 
este ensayo aparece tocado por el libro de Bloch, El espíritu de la utopía, habría que situar 
el comienzo de dicho interés en el tiempo de su lectura, es decir, en 1919. Los aconteci­
mientos que entonces convulsionaron Alemania quedan de hecho sugeridos en el texto de 
Benjamín, quien, por otra parte, no dejará de tenerlos presentes hasta el mismo momento de 
la redacción de las tesis sobre el concepto de historia. Pienso en concreto en la duodécima 
de estas tesis, aquella que señala el Levantamiento espartaquista como breve momento de 
vigencia de la conciencia histórica de una clase oprimida que lucha y lleva hasta el final la 
obra de liberación en nombre de las generaciones vencidas5. 

Una de las litografías más conocidas de George Grosz presentaría a este respecto la acu­
mulación callada de aquellos acontecimientos a los que Benjamín se refiere. El título de esta 

I Sobre este particular véase Villacañas, J.L. y García, R., "Walter Benjamín y Car! Schmitt: Soberanía 
y Estado de Excepción" en Revista de Filosofia, n. 13, julio-diciembre, 1996, pp. 41-60. 
2 Benjamín, W., "Sobre el programa de la filosofia venidera" en Obras, libro Il/vol. l , trad. de Jorge 
Navarro Pérez, Madrid: Abada, 2007, pp. 162-175. 

Anales del Seminario de Historia de la Fi/osofia 342 
Vol. 28 (2011): 305-362 


